2 Commlttee for interreligious & mterconvuctlonal Dialogue
. Wl T .
Comlte pour le Dialogue interreligieux & mterconwctlonnel

WEBINAIRE - La démocratie en péril: comment le
pluralisme religieux renforce sa résilience?

Lundi 27 octobre 2025 | 18h00 — 19h30 (CET)

Traduction simultanée FR/EN
Elizabeta Greneron and Sanja Furnadjiska-Adams
Moderatrice: Dr. Thea Mohr

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




- Committee for interreligious & mterconwctlonal Dialogue
: S ————
Comlte pour le Dialogue interreligieux & mterconwctlonnel

Table des matieéeres

DEMOCRATIE = CONFIANCE = COMPASSION

Remarques introductives: par Gabriela Frey, Co-présidente
Comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionel CdE

UNE PERSPECTIVE MUSULMANE EUROPEENNE
par Carla Amina Baghajati, EULEMA (European Muslim Leaders’ Majlis)

FOI, DIALOGUE ET VALEURS COMMUNES:

RENFORCER LA DEMOCRATIE ENSEMBLE
par Lena Zoller, Stiftung Welthethos (Fondation Ethique mondiale)

LA DEMOCRATIE EN PERIL:

Comment le pluralisme religieux renforce sa résilience?
par Tamas Kodacsy (CPCE, ECEN, etc.)

DEMOCRATIE

par Roland Minnerath, Archevéque émérite de Dijon

MOTS DE CONCLUSION
par Lilia Bensedrine-Thabet, Co-présidente
Comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionel CdE

Page

13

18

24

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




DEMOCRATIE = CONFIANCE = COMPASSION

Remarques introductives
Par Gabriela Frey, Co-Présidente
du comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionnel

Pour commencer, je tiens a remercier chaleureusement le Dr Tilmann Borghardt, qui m'a
inspiré les réflexions suivantes servant d'introduction a ce webinaire. Je remercie également
I'IARF (I’association internationale pour la liberté religieuse) pour la mise a disposition du lien
Zoom.

Pourquoi notre démocratie est-elle en péril? Pourquoi, a une époque ou tout change si
rapidement, la confiance dans la démocratie est-elle si fragilisée par la montée en puissance
des forces radicales? Il semble que le principe d'égalité entre tous les étres humains soit de
plus en plus remis en cause et que le principe d'égalité des droits perde progressivement de
son poids. Sans reconnaitre a quel point nous sommes tous interdépendants et connectés les
uns aux autres a I'échelle mondiale, I'égoisme et le nombrilisme se renforcent. Ainsi, beaucoup
considerent que leur droit de vie consiste a exploiter les ressources mondiales, a discriminer
les autres et a prendre ce dont les autres ont besoin pour vivre, etc.

Cette tendance a faire passer l'intérét personnel avant le bien commun est atténuée par le
pluralisme religieux. Car l'une des préoccupations centrales de nombreuses religions,
croyances et philosophies est de promouvoir les valeurs intérieures de chaque individu et leur
développement. L'athée allemand et homme politique de gauche Gregor Gysi a écrit: « Seules
les religions sont vraiment en mesure de faconner des valeurs morales et éthiques
fondamentales qui ont un caractére universel au sein de la société. De nombreux membres
des Eglises vivent et transmettent des valeurs morales et éthiques telles que le respect de la
dignité humaine, la solidarité et la miséricorde, ce qui contrecarre de maniére positive toutes
les tendances a I'aliénation dans la société »

Les étres humains progressent lorsqu'on leur donne la possibilité de s'épanouir librement et
de développer leurs qualités intérieures, tandis que dans un systeme totalitaire, la liberté de
pratiquer sa religion et le désir de tracer soi-méme son chemin intérieur sont progressivement
restreints.

Au sein d'une démocratie, nous abandonnons aussi nos points de vue étroits et nous nous
ouvrons a la vision des autres, nous voyons ce dont ils ont besoin et nous développons notre
sens de I'entraide. L'entraide, c'est penser aux autres, aux plus faibles et aux minorités, afin
d'éviter la souffrance et les conflits qui peuvent en découler.

Ainsi, la démocratie signifie entrer en résonance les uns avec les autres, c'est-a-dire résonner
ensemble et développer une conscience toujours plus fine de ce qui est le mieux pour le plus
grand nombre. C'est pourquoi la démocratie et la compassion sont intimement liées. C'est
aussi pour cette raison que les religions, les croyances, les philosophies et les personnes qui
vivent selon leurs valeurs sont si importantes. Avec cette attitude, nous voulons pouvoir

3

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr

Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




R A
B

compter sur les processus décisionnels et un systeme efficace de séparation des pouvoirs.
Outre les pouvoirs législatif, exécutif et judiciaire, des médias indépendants et une science
indépendante sont également essentiels.

Il est communément souhaité que les groupes d'intérét (lobbyistes) n'interviennent pas trop
dans la politique. C'est pourquoi la pluralité est si importante a I'heure actuelle. Nous n'avons
pas besoin de religions d'Etat, mais de personnes sincéres qui vivent en accord avec leurs
valeurs. Des personnes en qui on peut avoir confiance. La démocratie ne fonctionne que si ses
citoyens sont informés, responsables et libres de penser, et si leurs représentants élus se
comportent de maniére authentique en tant que défenseurs engagés du bien commun. Le
bien commun n'est pas la somme de tous les intéréts individuels, mais signifie que chacun sort
de son égocentrisme pour adopter une vision qui inclut la famille, la société, son propre pays,
I'Europe et le monde entier.

Une bonne culture du débat fait partie intégrante de la démocratie, dans laquelle les points
de vue les plus divers sont discutés avec compétence et respect. Il est aujourd'hui plus que
jamais dans notre intérét de consolider notre démocratie. La religion et le pluralisme religieux
peuvent fagconner les valeurs qui y sont associées de maniére universellement reconnue et
ainsi renforcer la résilience de la démocratie. Avec notre webinaire, nous souhaitons y
contribuer et rendre plus visibles les qualités des religions.

Avant de passer la parole a ma collégue, le Dr Thea Mohr, j'aimerais attirer votre attention sur
notre derniére initiative: Réseau pour le dialogue interreligieux et interconvictionnel. Nous y
recueillons et mettons en réseau les « pratiques inspirantes de dialogue ». Nous serions ravis
gue vous consultiez ce site web: https://niric-dialogue.eu/

La démocratie en péril: comment le pluralisme religieux renforce sa résilience
UNE PERSPECTIVE MUSULMANE EUROPEENNE
Carla Amina Baghajati, EULEMA (European Muslim Leaders’ Maijlis)

Biographie de Carla Amina Baghajati (née en 1966 a Mayence et vivant a Vienne) est membre
du conseil d'administration de I'EULEMA (European Muslim Leaders' Majlis) et s'engage au
sein du MJLC (Muslim Jewish Leadership Council) dans le cadre d'activités au niveau européen.
Elle a une formation professionnelle dans le domaine de I'éducation religieuse et occupe
depuis 2014 le poste de directrice de l'autorité de surveillance scolaire pour I'éducation
religieuse islamique en Autriche. Elle a pour objectif de promouvoir le dialogue interreligieux
et la cohésion sociale. Elle a publié de nombreux ouvrages dans ce domaine. Son livre «
Muslimin sein - 25 Fragen, 25 Orientierungen » (Etre musulman - 25 questions, 25
orientations) a été publié par Tyrolia en 2015. Membre fondatrice de la plate-forme
,Chrétiens et Musulmans en Autriche” et de I'Initiative des musulmans autrichiens, elle
s'engage dans le débat public afin de combler les fossés d‘incompréhension. Elle a recu la Croix
fédérale du mérite autrichienne en 2008.

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue



https://niric-dialogue.eu/

Merci d'avoir organisé ce webinaire

L'EULEMA vient tout juste d'adhérer a la CINGO, la Conférence des organisations
internationales non gouvernementales du Conseil de I'Europe

Notre participation a cet important webinaire organisé par le Comité pour le dialogue
interreligieux et interconvictionnel constitue notre premiére coopération publique

En cette période marquée par une montée du populisme et de la polarisation, des
initiatives comme celle-ci au niveau européen sont plus que jamais nécessaires.
EULEMA se réjouit a la perspective d'une coopération solide et fructueuse et espere
développer une collaboration étroite.

Une approche positive d'une question complexe... et en fait:

Bien que la « religion » soit moins importante pour beaucoup de gens dans un monde
de plus en plus laic, elle reste un facteur décisif dans la formation de l'identité

Les autorités religieuses sont confrontées au scepticisme lorsqu'il s'agit d'adopter des
valeurs démocratiques dans la vie communautaire et doivent réfléchir a leur propre
position

L'histoire européenne enseigne une histoire souvent horrible de conflits de pouvoir
tournant autour de la revendication de « la seule et unique vérité » - et de nombreuses
lecons ont été tirées et doivent étre mémorisées

Le dialogue et la coopération interreligieux constituent une ressource importante pour
la cohésion sociale dans un monde pluraliste

Une approche spirituelle — L'unité dans la diversité

L'islam enseigne que la diversité fait partie de la création de Dieu Tout-Puissant.

Le pluralisme doit étre accepté — personne ne doit étre contraint dans ses croyances.
La vérité absolue appartient a Dieu le Miséricordieux — et c'est Lui qui sera le juge
final.

Les hommes doivent s'efforcer de faire le bien et seront mis a I’épreuve dans les
bonnes actions (Coran 5:48).

Se rencontrer pour apprendre a se connaitre encourage le dialogue et les
interactions pacifiques (Coran 49:13).

Des valeurs telles que la droiture, I'empathie, I'aide aux nécessiteux, la patience, la
résolution des problémes par la discussion de solutions possibles — toutes ces valeurs
font partie de la pratique de la démocratie et se retrouvent dans les enseignements
de l'islam ainsi que dans d'autres religions et convictions.

Exemples méritant d'étre mis en avant

Coopérations interreligieuses et interconvictionnelles dans les domaines de
I'éducation, de la protection sociale et de la lutte contre le racisme dans toute I'UE.
Le statut juridique des communautés religieuses peut varier selon les Etat membres
européens: plus elles sont intégrées dans les différentes institutions, plus il leur est
facile de s'appuyer sur un « dialogue institutionnalisé » et de s‘impliquer dans des
actions concretes.

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




Y - R S S E———
‘ Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

e Lesvilles européennes s'engagent souvent dans la création d'un « conseil des
religions » et dans des initiatives similaires visant a promouvoir la compréhension
mutuelle et la paix et a envoyer des signaux forts en faveur des interactions
personnelles — le Conseil de I'Europe encourage ces approches (« Villes
interculturelles — construire I'avenir sur la diversité »).

Meilleure pratique: programme des ambassadeurs MJLC

e Mise en relation de jeunes professionnels juifs et musulmans

e Participation de différentes villes dans différents pays

e Tutorat de leaders juifs et musulmans

* Programme de formation spécifique

e Chaque équipe élabore un programme/une initiative

o Effets positifs et durabilité: mise en réseau, réduction des fractures sociales,
promotion d'une meilleure compréhension, lutte contre les tendances a
I'antisémitisme et a I'islamophobie, encouragement des échanges entre les
générations.

En ce qui concerne l'islam, il y a un gros « MAIS!... »

Méme si nous soulignons le potentiel des religions pour renforcer les valeurs démocratiques,
nous ne pouvons fermer les yeux sur les craintes croissantes associées aux sentiments
antimusulmans:

- Au cours de I'histoire européenne, I'lslam a été utilisé comme moyen de se définir par
la mise a I'écart de l'autre (par exemple, a I'époque des croisades, lors des siéges
ottomans), tandis que le riche patrimoine culturel et les échanges scientifiques ont été
sous-estimés

- L'extrémisme, le terrorisme et la question migratoire alimentent les discours
présentant l'islam comme contraire aux valeurs européennes.

- Le manque de connaissances pour comprendre des termes tels que « charia » ou «
djihad » permet aux mouvements populistes d'attiser facilement les émotions. lls
s'appuient sur des opinions extrémistes et en ont besoin pour créer un concept
d'ennemi, ce qui entraine un cercle vicieux dangereux de polarisation ou les extrémes
se renforcent mutuellement et stimulent les tendances extrémistes des deux cotés.

Déclarations musulmanes:
Diverses déclarations pronent la compatibilité entre I'islam et I'Europe:

- Conférence européenne des imams et des érudits musulmans, Vienne 2003: « L'Islam
est conforme aux valeurs de la démocratie, de I'Etat de droit, du pluralisme et des
droits de I'Homme ».

- Deux conférences de suivi en 2006 et 2010, réunissant chacune environ 130 dirigeants
musulmans, ont abordé des questions plus pratiques et élaboré des plans d'action,
notamment sur le role des femmes et des jeunes: « L'intégration par la participation »
- une approche clé pour s'engager en faveur du bien-étre commun.

-« Une parole commune » - déclaration de 38 érudits musulmans en réponse au
discours du pape Benoit XVI a Ratisbonne en 2006: Corriger plusieurs malentendus sur
I'lslam, comme |'approche vers des personnes d'autres confessions.

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




Clarifications...

La « charia » signifie littéralement « chemin vers |'eau » et traduit dans cette image la
nécessité de rechercher constamment la puissance essentielle des sources religieuses
chaque fois que de nouvelles questions se posent. Car il est dans la compréhension
méme de I'lslam de contextualiser les réponses aux questions de pratique religieuse
en fonction de I'évolution des temps, des lieux et des sociétés. Cela garantit flexibilité
et pragmatisme. Les demandes populistes visant a interdire la « charia » reviendraient
a priver les musulmans de toute pratique religieuse et témoigneraient d'une ignorance
totale de la véritable signification de la « charia ». En d'autres termes, tout comme
pour le « droit canonique » dans les Eglises chrétiennes, la « charia » a sa place dans
un monde laic, car elle n'entre pas en concurrence avec I'Etat de droit.

Le « djihad » est compris comme la lutte pour obtenir I'agrément de Dieu, d'abord en
combattant ses propres désirs les plus sombres, puis en étant prét a soutenir la
légitime défense lorsque cela est nécessaire. Il est tres important de noter que nul
individu n'est habilité a décider du moment ou un tel cas se présente, mais que cette
décision revient au chef légal.

Ceux qui affirment que I’ Islam ne connait pas la démocratie, ignorent que la religion
ne peut étre comparée a un concept politique. Mais les éléments essentiels pour
soutenir la démocratie en tant que méthode garantissant la participation au processus
décisionnel se retrouvent trés bien dans les Ecritures et dans I'exemple du mode de
leadership du prophéete Mahomet (par exemple, le principe de « shura » — consultation
mutuelle).

Données sur les attitudes envers les musulmans:

European Union Agency For Fondamental Rights « Etre musulman dans I'UE » (2024)

La discrimination raciale a I'égard des musulmans a fortement augmenté depuis 2016
Effets négatifs dans différents domaines ou la participation et I'égalité d'acces sont
essentielles, comme I'éducation, le travail et la vie quotidienne

Bertelsmann Stiftung — « Religionsmonitor » (2015):

90 % des musulmans en Allemagne sont favorables a la démocratie
61 % des non-musulmans sont d'avis que « I'lslam ne s'integre pas dans le monde
occidental.

Universitidt Wien/ORF — « Was glaubt Osterreich » (2025) :

31 % pensent que la pratique de leur religion devrait étre restreinte pour les
musulmans

25 % affirment que les musulmans ne devraient pas avoir les mémes droits que les
autres croyants.

Participation démocratique sans citoyenneté?

Les musulmans des Etats membres de I'UE n'ont souvent pas la citoyenneté et ne
peuvent pas participer aux élections politiques

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




R S S E—
Comité pour Ie Dialogue interreligieux & mterconwctlonnel

e |l existe néanmoins différentes facons de s'engager dans un systéeme démocratique !
La démocratie signifie s'engager pour le bien commun, prendre des responsabilités
dans le bénévolat, dans des initiatives publiques...

e |l nes'agit pas de l'idée populiste et identitaire d'une domination de la majorité sur les
minorités... mais de garantir la sécurité et les droits humains pour tous dans une
société pluraliste.

e Participer au débat public, connaitre les possibilités qui permettent de faire entendre
sa voix et s'impliquer.

e Les personnes ayant des convictions religieuses et humanistes peuvent étre un modele
pour vivre la démocratie en interaction!

FOI, DIALOGUE ET VALEURS COMMUNES:

RENFORCER LA DEMOCRATIE ENSEMBLE
Lena Zoller, Stiftung Welthethos (Fondation Ethique mondiale)

Biographie de Lena Zoller est directrice générale de la Fondation pour une éthique mondiale
depuis décembre 2024. En tant que chercheuse spécialisée dans les questions de paix et de
conflits (M.A.), elle est une leader d'opinion engagée dans la promotion d'une coexistence
respectueuse et pacifique entre tous les peuples. Forte de plus de dix ans d'expérience
professionnelle dans le domaine du dialogue interculturel et interreligieux, du développement
durable et de la coopération internationale, elle a mené a bien des projets visant a promouvoir
la responsabilité mondiale et la coexistence harmonieuse dans des sociétés diversifiées.

Mesdames et Messieurs, chers amis,

C'est un grand plaisir d'étre ici avec vous aujourd'hui pour discuter du role des acteurs
confessionnels et des valeurs éthiques communes qu'ils défendent dans le renforcement de
la démocratie. Nos sociétés sont confrontées a de nombreux défis: polarisation croissante,
méfiance grandissante envers les institutions, montée du populisme et fragmentation
sociale. Dans des moments comme ceux-ci, les religions et les visions du monde peuvent
jouer un roéle crucial, a condition que leur potentiel soit reconnu et utilisé a bon escient.
Pour commencer, je souhaiterais-vous présenter la Fondation Weltethos

(pour une éthiqgue mondiale), au sein de laquelle je travaille.

1. L'idée d'une éthique mondiale
L'idée d'une «éthique mondiale» a vu le jour dans les années 1980 avec Hans Kiing, théologien
et philosophe suisse. En 1990, son livre Project Global Ethic (Projet d'éthique mondiale) a été
publié. Kiing souhaitait non seulement proposer une théorie philosophique, mais aussi
apporter des réponses pratiques aux défis de son époque. Un an apres la chute du mur de
Berlin, son message était clair:
« Il n'y a pas de paix entre les nations sans paix entre les religions.
Il n'y a pas de paix entre les religions sans dialogue entre les religions.
Il n'y a pas de dialogue entre les religions sans valeurs et normes éthiques communes.»

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




En 1993, plus de 200 représentants des religions du monde se sont réunis a Chicago et ont
adopté une Déclaration d'éthique mondiale. Deux ans plus tard, en 1995, la Fondation pour
I'éthique mondiale a été créée, suivie 17 ans plus tard par I'Institut d'éthiqgue mondiale de
I'université de Tibingen. Les principes fondamentaux de I'éthique mondiale sont I'humanité
et la réciprocité (la regle d'or), ainsi que des valeurs telles que la non-violence, la justice et la
sincérité. Ces principes et valeurs sont partagés par toutes les religions et cultures, formant
ainsi une base éthique qui permet aux communautés de vivre ensemble dans la paix et la
démocratie.

2. Notre travail aujourd'hui

Nous sommes une petite Fondation opérationnelle, qui compte environ 12 employés basés a
Tibingen, en Allemagne. Cette année, nous célébrons notre 30e anniversaire. Notre mission
reste la méme: traduire la recherche éthique fondamentale en projets concrets, afin que les
valeurs communes ne soient pas seulement un accord écrit, mais une réalité vécue.
Notre travail se concentre sur deux domaines principaux

1. Les religions dans la société

2. L'éducation a la démocratie fondée sur des valeurs

Notre objectif est simple mais ambitieux:
e La diversité religieuse et philosophique doit étre reconnue comme une force.
e Les jeunes doivent faire I'expérience de I'auto-efficacité et participer a la démocratie
comme une pratique vivante.
* Nous voulons leur donner les moyens de s'opposer a lI'inhumanité et de soutenir
activement une société démocratique plurielle.

Nous travaillons directement avec les jeunes, les écoles, les communautés religieuses et les
municipalités. Cette proximité nous permet de traduire les principes éthiques en actions
guotidiennes, garantissant ainsi que les valeurs sont vécues, et pas seulement enseignées.
Avant de vous présenter I'un de nos projets concrets, j'aimerais expliquer pourquoi nous
affirmons que les acteurs confessionnels sont si essentiels a une démocratie résiliente.

3. Comment les acteurs confessionnels renforcent la démocratie

Les acteurs des différentes religions contribuent de multiples facons a la résilience des
sociétés démocratiques:

1. Valeurs et orientation éthique
o lls transmettent des principes fondamentaux tels que la dignité humaine, la justice,
la non-violence et la solidarité, fournissant ainsi des repéres éthiques particulierement
importants en temps de crise.

2. Renforcement de la confiance et cohésion sociale
o Les démocraties dépendent de la confiance entre les citoyens et envers les
institutions. Les communautés religieuses peuvent combler les fossés entre des
groupes qui, sans cela, resteraient isolés.

3. Engagement de la société civile

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




o Les acteurs religieux sont souvent impliqués dans des projets sociaux, des programmes
pour la jeunesse et l'intégration des réfugiés, renforcant ainsi la cohésion sociale et la
capacité des systemes démocratiques a relever les défis.

4. Critique et responsabilité

o Les acteurs confessionnels peuvent jouer un role prophétique, en demandant des
comptes aux gouvernements et aux institutions, en mettant en avant les questions
éthiques et en promouvant I'équité et la justice.

5. Perspective internationale et solidarité

o De nombreuses organisations confessionnelles sont connectées a I'échelle mondiale,
soutenant les principes démocratiques au-dela des frontiéres et contribuant a la
prévention des conflits et a la coopération internationale.

6. Action locale et mondiale

o Si de nombreuses organisations confessionnelles contribuent a la résilience
démocratique a I'échelle mondiale, il est tout aussi important de voir comment ces
principes sont mis en pratique localement.

Permettez-moi de vous donner un exemple concret tiré de notre travail iet en Allemagne.
4. Conseils des religions

A la Fondation Weltethos, nous menons un projet pour aider les villes du Bade-Wurtemberg,
ou se trouve notre Fondation, a créer leurs propres conseils des religions. Grace au soutien du
ministere des Affaires sociales du Bade-Wurtemberg, nous avons pu développer et concrétiser
cette idée a plus grande échelle depuis maintenant plus de huit ans.

Ce projet renforce le dialogue interreligieux et la cohésion sociale dans les communautés
locales. Notre travail consiste principalement a conseiller et a accompagner les municipalités
et les communautés religieuses dans le processus de création et de mise en place de conseils
locaux des religions, et a mettre en relation ces conseils au niveau régional.

Pourquoi est-ce important?

L'Allemagne, comme beaucoup de sociétés aujourd'hui, connait une diversité croissante sur
le plan religieux et culturel, tandis que I'appartenance aux Eglises traditionnelles est en déclin.
Ces changements peuvent étre source d'incertitude et de tensions, mais aussi offrir de
nouvelles opportunités de coopération et de compréhension. Notre projet aide les villes a
créer des espaces de rencontre ou des personnes de différentes confessions peuvent nouer
des relations et travailler ensemble pour le bien commun.

Depuis 2017, nous avons soutenu une vingtaine de municipalités, organisé plus de 15 ateliers
de débat d'idées et contribué a la création de 13 conseils locaux des religions. Chaque conseil
réunit des représentants de différentes croyances — par exemple, chrétienne, musulmane,
juive, baha'ie, bouddhiste, hindoue et autres — ainsi que des membres du gouvernement local.
lls se réunissent régulierement pour discuter des questions d'actualité, conseiller

10

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr

Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




Y - R S S E———
‘ Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

I'administration municipale et planifier des initiatives sociales communes qui renforcent la vie
communautaire.

Il est important de noter que ces conseils ne se concentrent pas sur le dialogue théologique.
Ils abordent plutét les questions sociales, éthiques et civiques qui touchent tous les habitants
de la ville. Certains conseils ont également mis en place des groupes de travail distincts ou les
représentants religieux se réunissent entre eux, sans la participation des autorités locales, afin
d'échanger leurs points de vue sur des questions théologiques.

Les conseils des religions servent de plateformes pour instaurer la confiance entre les
communautés religieuses et améliorer la communication entre les groupes religieux et les
autorités locales. lls conferent aux acteurs religieux un réle visible et respecté dans la vie
publique et renforcent la compétence des municipalités a gérer de maniére constructive la
diversité religieuse et culturelle. Cela s'est avéré étre une structure préventive précieuse
contre la polarisation et les conflits.

Dans la ville de Reutlingen, le Conseil local des religions a été fondé avec notre soutien en
2019. Il regroupe les Eglises chrétiennes, la communauté juive, plusieurs associations
musulmanes et la communauté baha'ie. Le conseil est rapidement devenu un partenaire
respecté de I'administration municipale. Lorsque la pandémie a frappé, les tensions se sont
accrues, la désinformation et la peur se sont répandues. Le conseil a réagi en organisant une
déclaration publique commune appelant a la solidarité et a la bienveillance entre toutes les
confessions.

IIs ont également coordonné le soutien bénévole aux personnes agées et isolées pendant les
confinements, montrant ainsi que les communautés religieuses peuvent étre une source
essentielle de lien social.

Depuis lors, le Conseil a organisé des prieres interconfessionnelles pour la paix, des rencontres
entre jeunes et des débats publics sur la discrimination et la démocratie. Ces activités ont
permis d'instaurer une confiance durable entre des groupes qui n'avaient que rarement
interagi auparavant.

C'est une vérité simple mais puissante: lorsque des personnes de confessions différentes
agissent ensemble, le dialogue devient tangible et la démocratie se renforce.

Grace a ce projet, les responsables religieux deviennent des agents de confiance visibles
aidant les gouvernements a gérer la diversité et démontrant que la démocratie prospere
lorsque les différences sont acceptées plutot qu’ignorées.

Dans les années a venir, nous souhaitons étendre ce modeéle fructueux au-dela du Bade-
Wurtemberg, en offrant des conseils aux municipalités de toute I'Allemagne. Notre objectif
est de mettre en place des structures durables a I'échelle nationale pour le dialogue
interreligieux et de rendre visibles dans la société les contributions positives des
communautés religieuses.

11
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




Y - R S S E———
‘ Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

Les Conseils des religions montrent comment le dialogue éthique peut passer de principes
abstraits a la pratique quotidienne, comment des valeurs telles que le respect, la justice et la
bienveillance peuvent étre vécues localement. Ces conseils sont, dans le meilleur sens du
terme, la démocratie en action.

6. Conclusion: foi, valeurs communes et démocratie

Les acteurs religieux contribuent de maniere significative a la résilience des sociétés
démocratiques de plusieurs fagons importantes. J'ai déja soulighé comment les acteurs
confessionnels renforcent la démocratie. Permettez-moi de conclure en résumant pourquoi
leur contribution est si essentielle et ce qu'elle nous apprend sur la démocratie elle-méme.

1. Dialogue et instauration de la confiance:

Ils créent des espaces s(irs ou les différences sont ouvertement reconnues et ou les conflits
peuvent étre traités de maniere constructive. En réunissant des personnes de confessions et
de visions du monde diverses, ils favorisent la compréhension et le respect mutuels. Ces
interactions aident les communautés a développer la confiance et la cohésion sociales dont
dépend la démocratie, transformant ainsi des principes abstraits en expériences vécues.

2. Education et sensibilisation:

Ils jouent, pour les citoyens, un réle clé dans I'éducation aux valeurs, a I'histoire et a la diversité
culturelle. Grace a des ateliers, des programmes de tutorat et des initiatives visant a impliquer
les jeunes, ils remettent en question les stéréotypes, réduisent les préjugés et encouragent la
participation active a la vie publique. En dotant les individus, en particulier les jeunes, des
compétences et de la confiance nécessaires pour interagir de maniéere respectueuse malgré
les différences, ils renforcent le tissu démocratique de la société.

3. Orientation éthique:

Les communautés religieuses nous rappellent que la démocratie ne se résume pas aux lois,
aux élections ou aux institutions. Elle est également ancrée dans des valeurs communes, la
dignité humaine et la cohésion sociale. En mettant I'accent sur des principes tels que la justice,
la non-violence et la réciprocité, les acteurs religieux aident les sociétés a surmonter les
dilemmes moraux, a prendre des décisions éthiques et a défendre I'esprit de la démocratie,
méme dans les moments difficiles.

A la Fondation Weltethos, nous voyons chaque jour comment des initiatives telles que les
Conseils des religions transposent ces principes dans la réalité. Loin d'étre une source de
division, la religion peut étre une force de connexion, de compréhension et d'engagement
démocratique.

En cette période de polarisation sociale et d'incertitude, ce travail est plus important que
jamais. Il démontre que la diversité est une force, que le dialogue est un outil et que les valeurs
éthigues communes sont le fondement de démocraties résilientes.

Reconnaissons donc et soutenons activement le role des acteurs confessionnels dans la
construction de ponts, la promotion d'une culture démocratique et la formation de sociétés

12
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




< = S E———
‘ Comité pour le Dialogue interreligieux & mterconwctlonnel

ou le pluralisme, le respect et la dignité humaine ne sont pas seulement des idéaux, mais aussi
des réalités quotidiennes.

Je vous remercie infiniment.

La démocratie en péril:

Comment le pluralisme religieux renforce sa résilience?
Tamas Kodacsy (CPCE, ECEN, etc.)

Biographie: Le révérend Tamds Kodacsy est un théologien-pasteur réformé hongrois et
mathématicien programmeur. Il est actuellement professeur associé de théologie
systématique a I'Université théologique réformée de Sarospatak et pasteur a Dunakeszi. Il a
obtenu son doctorat dans le domaine du dialogue entre la science et la théologie, avec un
accent particulier sur la cosmologie. Son enseignement et ses recherches portent sur I'éthique
sociale, en particulier la justice économique et écologique, et sur les relations entre I'Eglise et
la démocratie en Europe centrale. Il a précédemment occupé les fonctions de maitre de
conférences adjoint a l'université théologique réformée de Debrecen (2000-2004) et
d'aumonier universitaire et maitre de conférences a l'université Karoli Gaspar de I'Eglise
réformée (2004-2014). Il a été chercheur invité au New College de |'université d'Edimbourg
(2018/2019). Il a été l'un des initiateurs et membres fondateurs du Réseau des colléges
chrétiens roms pour les études supérieures en Hongrie.

Mr Kodacsy est a la téte du Mouvement hongrois des éco-congrégations et siege aux conseils
d'administration du Conseil de la Communion des Eglises protestantes en Europe (CPCE), du
Réseau chrétien européen pour I'environnement (ECEN) et du Réseau européen de recherche
en écothéologie chrétienne (ECErN). Il est également membre du comité directeur de
I'initiative cecuménique mondiale « Temps de la création ».

Introduction

Pendant la période communiste, le chanteur-compositeur Tamas Cseh (1943-2009) et son
partenaire créatif Géza Bereményi sont devenus les voix subtiles d'une génération réduite au
silence en Hongrie. Se produisant dans une petite buanderie (mosékonyha), ils ont transformé
I'ironie et I'intimité en une résistance silencieuse.

En 1979, ils ont écrit une chanson prophétique?

Magamat lattam tiz év mulva itt, Je me voyais ici dans dix ans

hallottam ezt, a mostani dal hangjait, J'entendais les sons de cette chanson d’aujourd’hui
és attol féltem, nehogy ez a dal legyen, et j'avais peur que ce soit justement cette chanson,
hogy tiz év mulva ne ez a dal legyen. que dans dix ans, ce ne soit celle-ci encore.

1  CseH Tamas, BEREMENYI Géza: , Ten Years After”, 1979. https://csehtamasarchivum.hu/dal/classic/ten-
years-after

13
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue



https://csehtamasarchivum.hu/dal/classic/ten-years-after
https://csehtamasarchivum.hu/dal/classic/ten-years-after

La « chanson » symbolisait la monotonie de la vie socialiste — le refrain sans fin des slogans
et de la résignation. Leur espoir était que |'histoire change de rythme. Dix ans plus tard, en
1989, cet espoir s'est réalisé: le rideau de fer est tombé, et I'obéissance murmurée est
devenue la musique ouverte de la liberté.

Mais en 2016, Bereményi a revisité la chanson avec des paroles plus sombres?:

Mikozben vallas- és kulturkor szerint Alors que pour des raisons de religion et de culture
Ugranak népek egymasnak megint. Les peuples s'affrontent a nouveau.

Eszem agaban sem volt, hogy a jov6ben ez Je n'aurais jamais imaginé que I’avenir serait ainsi
legyen, Je n'aurais jamais pensé que mon-espéece humaine
Fol sem meriilt, hogy az én embernemem Ce vieux genre reviendrait,

Az Gsi fajta ezt veszi majd el6, Ce futur choisi a défaut de mieux !

Ezt a jobb hijan kitarult mas jovét!

Ce qui exprimait autrefois I'espoir déplore aujourd'hui la répétition. La religion et la culture,
censées inspirer la solidarité, sont redevenues des sources de conflit.

La « chanson » évolutive de Cseh et Bereményi reflete le paradoxe de la foi: I'engagement
religieux peut a la fois soutenir et détruire la démocratie. Lorsqu'il est ancré dans I'humilité, il
renforce la conscience et la paix; lorsqu'il est associé a la fierté ou a I'idéologie, il engendre
I'hostilité et la guerre.

La chanson qui a commencée comme une protestation se termine comme un appel a la
maturité. La foi doit rester autocritique et compatissante si elle veut aider I'humanité a
changer de ton, passant de la peur a la réconciliation.

1. Les legons de I'histoire européenne

L'histoire de I'Europe nous met en garde contre ce qui se passe lorsque la religion devient une
arme plutdét qu'une force de réconciliation. Le continent a subi les guerres de religion
francaises, la guerre civile anglaise et surtout la guerre de Trente Ans (1618-1648), qui a
décimé I'Europe centrale. De ces tragédies est née la conviction que la question de Dieu ne
peut étre résolue par les armes.

A partir de cette prise de conscience, I'Europe a construit I'idée de paix religieuse et de
tolérance, fondements de la démocratie moderne. La conviction ne doit jamais étre imposée;
la vérité doit étre recherchée par le dialogue et la conscience.

La foi renforce la démocratie lorsqu'elle reste humble et prophétique.

Enrésistant al'idolatrie de la nation, de l'idéologie ou du parti, elle préserve la dignité humaine
et la liberté. Lorsque les croyants considerent chaque personne comme créée a l'image de
Dieu, ils deviennent les batisseurs d'une société juste et compatissante.

2. L'idolatrie politique — une foi mal placée

En tant que théologien réformé originaire de Hongrie, ou la foi et la politique sont souvent
trop étroitement liées, j'ai étudié I'idolatrie politique — comment la politique et la religion

2 CseH Tamas, BEREMENYI Géza: , Ten Years After”, 2016. https://www.youtube.com/watch?v=fhETTUuTm70

14
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue



https://www.youtube.com/watch?v=fhETTUuTm7o

Y - R S S E———
‘ Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

expriment toutes deux le désir humain de sens, mais peuvent aussi devenir des substituts a
Dieu. Lorsque nous construisons notre vie autour d'idoles politiques, nous devenons
dépendants d'elles. Lorsque ces idoles sont menacées, nous paniquons — nous ne sommes
pas simplement décus, mais catastrophés. La chute de notre parti, de notre leader ou de notre
idéologie nous semble étre la fin du monde.

Comme Timothy Keller le fait remarquer dans Counterfeit Gods (2009):

« L'un des signes indiquant qu'un objet fait office d'idole est que la peur devient I'une des
principales caractéristiques de la vie. Lorsque nous centrons notre vie sur l'idole, nous
devenons dépendants de celle-ci. Si notre faux dieu est menacé de quelque maniére que ce
soit, nous réagissons par une panique totale. Nous ne disons pas: « Quel dommage, quelle
difficulté », mais plutot: « C'est la fin! Il n'y a plus d'espoir! »

C'est peut-étre la raison pour laquelle tant de gens réagissent aujourd'hui de maniere si
extréme aux tendances politiques aux Etats-Unis [et dans I'Union européenne]. Lorsque I'un
des deux partis remporte une élection, un certain pourcentage des perdants parle
ouvertement de quitter le pays. lls deviennent agités et craignent pour I'avenir. lls ont placé
dans leurs dirigeants politiques et leurs politiques le genre d'espoir qui était autrefois réservé
a Dieu et a I'ceuvre de I'Evangile. Lorsque leurs dirigeants politiques sont écartés du pouvoir,
ils vivent une mort. [...] Les points de discorde éclipsent tout le reste et créent un
environnement toxique.

Un autre signe d'idolatrie dans notre politique est que les opposants ne sont pas considérés
comme simplement dans l'erreur, mais comme mauvais. [...] La polarisation politique
croissante et I'amertume que nous observons aujourd'hui dans la politique américaine sont le
signe que nous avons fait de I'activisme politique une forme de religion. Comment l'idolatrie
engendre-t-elle la peur et la diabolisation? » (Timothy Keller, Counterfeit Gods, 2009, 104.) 3
Cette peur explique pourquoi les transitions politiques peuvent provoquer des réactions aussi
extrémes, méme dans les démocraties. Lorsqu'un parti perd, ses partisans ressentent non
seulement la défaite, mais aussi le désespoir. Les opposants ne sont plus dans I'erreur, mais
sont considérés comme malveillants.

Cette polarisation transforme I'activisme politique en une forme de religion. Les campagnes
acquierent des rituels, des slogans et des absolus moraux. Chaque camp proclame sa propre
droiture et diabolise I'autre. Cette dynamique est visible a I'échelle mondiale, non seulement
aux Etats-Unis, mais aussi en Europe et au-dela.

3. Homo politicus — L'étre humain en tant qu'étre politique

Aristote appelait I'étre humain ,,zoon politikon“animal politique®, concept selon lequel
I’'homme est un animal social qui vit en société.

3 KELLER, Timothy, Counterfeit Gods: The Empty Promises of Money, Sex, and Power, and the Only Hope that
Matters, Penguin Books, New York, 2009, 104.

15
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




L'éthologie moderne, comme I'a noté Vilmos Csanyi“, nous rappelle que les instincts
politiques ont des racines biologiques: toute politique concerne la question de la répartition
des ressources. Nous recherchons la sécurité et I'appartenance, souvent motivés par la peur
et le désir.

De ce point de vue, le comportement politique peut étre compris, mais pas excusé. La
corruption, la manipulation et les fausses promesses font appel a d'anciens mécanismes de
survie. La conscience de ces instincts peut rendre notre vie civique plus réaliste — et peut-
étre plus miséricordieuse.

Le contraire de cela est Il'idiotie politique. En grec, l'idiotés n'était pas stupide, mais un citoyen
refusant de participer a la vie publique. Aujourd'hui, beaucoup se retirent de la politique au
nom de la neutralité ou de la pureté. Mais le retrait n'est pas la solution.

S'abstenir, c'est renoncer a notre responsabilité prophétique envers la société et les
générations futures.

Il n'existe pas de vie apolitique. Méme le silence a des conséquences.
4. Le modéle de I'Exode — Quand la politique devient religion

L'avertissement le plus dramatique de la Bible contre l'idolatrie est |'histoire du veau d'or
(Exode 32).

En attendant Moise, le peuple s'est impatienté. Il a fondu son propre or pour fabriquer un dieu
visible — celui-la méme qui I'avait libéré. Il ne s'agissait pas d'un culte étranger, mais de
I'objectivation de la liberté elle-méme.

Chacun a contribué par sa fortune personnelle, transformant I'idole en une sorte de société
par actions spirituelle. Aujourd‘hui, les idoles politiques sont semblables: des produits elles
sont le produit de I’anxiété collective, nourries par la foule sur le plan émotionnel et matériel.

Lorsque la liberté est transformée en produit, elle est perdue. « Voici ton dieu, Israél, qui t'a
fait sortir d'Egypte », ont-ils dit, oubliant que la libération ne peut étre fabriquée. Seul un Dieu
indépendant de nous peut véritablement libérer.

De méme aujourd'hui, nos démocraties risquent d'adorer des idoles qu'elles ont elles-mémes
créées: des mythes nationaux, des leaders charismatiques ou des idéologies promettant la
rédemption. L'idolatrie de la politique nait toujours de I'impatience, le refus d'attendre ce qui
dépasse le contréle humain.

4  Csinvi Vilmos, ime, az ember, Libri, Budapest 2015, 282—283.

16
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




= R S S E—
‘ Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

5. Exemples politiques d‘idolatrie
Nous pouvons reconnaitre I'idolatrie politique sous plusieurs formes récurrentes>:

1. La sacralisation du pouvoir — lorsque les dirigeants revendiquent un mandat divin ou
historique. Les systemes totalitaires du XXe siecle, tant fascistes que communistes, ont
remplacé la foi par I'idéologie et exigé une loyauté absolue.

2. Le nationalisme religieux — lorsque la foi devient une identité politique plutot qu'une
conscience prophétique. Le langage du salut est utilisé pour défendre la nation, et la
dissidence devient un blaspheme.

3. La religion civile — lorsque les symboles et les cérémonies nationaux acquierent un
statut sacré. Les constitutions, les drapeaux ou les révolutions sont vénérés comme s'ils
étaient des révélations divines.

4. La peur apocalyptiqgue — lorsque les opposants politiques ne sont pas considérés
comme étant dans l'erreur, mais comme maléfiques. Cet absolutisme moral détruit le
dialogue et rend la réconciliation impossible.

Toutes ces formes révelent la méme structure: I'absolutisation du fini — la transformation du
pouvoir humain en une fausse transcendance.

6. De créatures politiques a étres communautaires

Jésus-Christ a assumé pleinement la nature de I'homo politicus — engagé, mais libre. Il a été
confronté a des questions politiques concernant la loi, les impots et I'empire, mais a-refusé a
la fois le retrait (idiotisme) et le fanatisme (idolatrie).

I n'a ni fui le monde ni capitulé devant ses puissances. Sa polis était le kosmos; sa
communauté, I'humanité toute entiére.

Le suivre, c'est devenir non seulement politique, mais véritablement communautaire —
engagé pour la justice sans idolatrie, fidele sans aveuglement.

Dans cette transformation, le pluralisme religieux devient un allié, et non une menace. La
rencontre avec d'autres confessions enseigne |'autocritique et I'humilité. Elle nous empéche
de confondre nos convictions avec la vérité ultime.

Ainsi, le pluralisme renforce la résilience en exposant les idoles cachées et en maintenant une
vigilance morale.

5  KobAcsy, Tamas: A bdlvdanyimddds és politikai idiotizmus jelei a vdlasztdsi idészakban, 2018.
https://kotoszo.blog.hu/2018/03/20/a balvanyimadas es politikai idiotizmus jelei a valasztasi idoszakb

an

17
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue



https://kotoszo.blog.hu/2018/03/20/a_balvanyimadas_es_politikai_idiotizmus_jelei_a_valasztasi_idoszakban
https://kotoszo.blog.hu/2018/03/20/a_balvanyimadas_es_politikai_idiotizmus_jelei_a_valasztasi_idoszakban

R S S E———
Comlte pour Ie Dialogue interreligieux & mterconwctlonnel

7. Conclusion — Le courage de briser les idoles

Notre époque est confrontée a de nouvelles idoles: les mythes nationaux, le populisme
numérique et l'illusion que la technologie ou les marchés peuvent nous sauver. Méme les
communautés religieuses sont tentées de sanctifier leurs idéologies.

Mais la survie de la démocratie dépend de I'humilité spirituelle — le courage de briser les
idoles, y compris les notres. Le pluralisme, lorsqu'il s’enracine dans le respect et la repentance,
devient une discipline de liberté. Il nous rappelle que la vérité transcende tous les systemes
et n'appartient a aucune tradition en particulier.

Comme Martin Luther I'a écrit au début de ses 95 theses:

« Lorsque notre Seigneur et Maitre Jésus-Christ a dit: « Repentez-vous », il a voulu que toute
la vie des croyants soit une vie de repentance. »

Comme I'a écrit Paul Tillich, le principe protestant est « la protestation prophétique contre la
prétention de toute réalité humaine a détenir la vérité absolue et a croire en une validité
inconditionnelle ». C'est le « non » de I'Esprit a toute tentative de rendre infini le fini, absolu
le relatif, divin I'humain.

Ce principe n'appartient pas uniqguement au protestantisme; il est un acte de jugement
permanent au sein de toutes les religions et cultures. |l exige que nous résistions a toute forme
de profanation et de diabolisation, méme au sein de nos propres communautés. Le principe
protestant nous rappelle que la foi doit toujours rester autocritique, toujours ouverte a la
réforme, toujours consciente que Dieu est au-dela de nos systémes, nos institutions et notre
politique.

La repentance signifie ici une réforme constante, un détournement des idoles pour se tourner
vers la vérité.

Si nous pratiquons cela ensemble, chrétiens, bouddhistes, musulmans et toutes les personnes
de conscience, alors le pluralisme religieux ne fragilisera pas la démocratie, mais il en
renouvellera son coeur moral.

DEMOCRATIE

par Roland Minnerath, Archevéque émérite de Dijon

Biographie: Roland Minnerath a étudié I'histoire a la Sorbonne a Paris, les sciences
administratives a l'université Paris IX-Dauphine ainsi que la théologie catholique et le droit
canonique a la faculté de théologie catholique de l'université de Strasbourg et a l'université
pontificale grégorienne a Rome. Il a fréquenté I'Almo Collegio Capranica et a été ordonné
prétre le 25 juin 1978. Apres deux années d'études supplémentaires a I'Académie pontificale
de Rome, il est entré au service diplomatique du Saint-Siége. |l est titulaire d'un doctorat en
théologie, en droit canonique et en sciences administratives, ainsi que d'une maitrise en
histoire.

18
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




R S S E—
Comité pour Ie Dialogue interreligieux & mterconwctlonnel

De 1980 a 1985, il a été secrétaire, puis auditeur a la nonciature a Brasilia, puis a Bonn. Le 10
avril 1981, le pape Jean-Paul Il lui a conféré le titre honorifique d'aumonier de Sa Sainteté. De
1985 a 1988, il a travaillé a la Secrétairerie d'Etat du Saint-Siége.

De 1989 a 2004, il a été professeur d'histoire de I'Eglise et de relations juridiques entre I'Eglise
et I'Etat et a obtenu la chaire d'histoire de I'Eglise a la faculté catholique de I'université de
Strasbourg puis de 2004 a 2011 archevéque de Dijon. Depuis 1992, il est membre de
I'Académie pontificale des sciences sociales et depuis 1997, membre de la Commission
théologique internationale. Il est également membre du Comité mixte pour le dialogue
théologique entre catholiques et chrétiens orthodoxes.

Il a publié de nombreux ouvrages et articles sur I'histoire de I'Eglise, en particulier sur les
débuts du christianisme, ainsi que sur les relations entre I'Etat et I'Eglise, notamment la
doctrine sociale et I'éthique sociale.

1. La démocratie comme systéme de gouvernement du peuple par le peuple a tout a gagner
a s'ouvrir a l'apport spécifiqgue des traditions religieuses, souvent ignorées ou
méthodiquement écartées, comme si elles ne constituaient pas un élément du patrimoine
vivant de la société civile. Alors méme que les religions contribuent a former les mentalités,
les systemes éthiques et les valeurs sociale, il est bon de leur donner la parole surtout si elles
font d’emblée le choix de la démocratie.

Le Conseil de I'Europe est l'institution phare qui apres la derniere guerre s’engage a faire
prévaloir, de la part de ses Etats membres, les droits humains et les libertés fondamentales,
la démocratie et I'Etat de droit. Ces trois domaines sont étroitement connectés. Pour qu’il y
ait démocratie, il faut que dans la société il y ait égalité civile entre les citoyens qui forment le
peuple en qui réside la souveraineté, qu’il y ait séparation des pouvoirs et pluralisme politique.
Pour que la démocratie se renforce, elle a besoin d’un terrain sur lequel prospérer, une culture
de la discussion et du compromis, un socle de valeurs communes, des objectifs a atteindre en
matiere de développement économique, de justice sociale et des relations entre Etats fondées
sur le droit international. En régime démocratique, c’est la regle de droit qui doit prévaloir,
non celle du plus fort.

La démocratie est aujourd’hui en péril parce que ces principes et ces valeurs se sont érodées
et que nous voyons surgir le phénomeéne troublant des idéologies extrémistes et du
populisme.

Aujourd’hui I’Eglise catholique défend le systeme démocratique. Encore faut-il s’interroger sur
ce qu’elle entend par la. Il convient de rappeler qu’il n’en a pas toujours été ainsi.

2. Au XIXe siecle le mouvement démocratique est apparu suspect a I’'Eglise pour deux raisons.
Dans la ligne du contrat social de Hobbes et de Rousseau, le peuple souverain, se pronongant
a la majorité, est la source de la loi. Il décide de ce qui est bien et de ce qui est mal. En se
sécularisant I'Etat se coupait de toute référence a une transcendance, pour un champ d’action
illimité

Dans la doctrine catholique, les pouvoirs publics sont constitués pour travailler au bien
commun de la société. Le mode de désignation des gouvernants est laissé a la libre disposition

19
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




g R S S E———
.‘} Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

des peuples. Le bien commun est appréhendé comme |'ensemble des conditions qui
permettent la réalisation des droits et de devoirs de chaque personne. Le bien commun est |a
premiére valeur que les pouvoirs publics doivent clairement identifier et mettre en ceuvre. Ce
processus ne va pas de soi. Il exige des institutions adaptées et une éthique rigoureuse de la
part des dirigeants.

La doctrine sociale de I'Eglise depuis Léon Xlll repose sur la dignité de la personne humaine et
sur le bien commun. La démocratie n’est pas le bien supréme, elle est le régime le mieux
adapté a la poursuite de ces deux objectifs: promouvoir la dignité de la personne et veiller au
bien commun de la société.

A travers les encycliques papales, I'Eglise a développé un corps de réflexion sur la société qui
s’appuie sur le double principe de la dignité inhérente a toute personne humaine et du devoir
du tout pouvoir organisé de servir le bien commun. Le bien commun suppose la recherche de
la liberté, de la vérité, de la solidarité, de la justice. La loi naturelle, inscrite dans I’humanité
de 'homme oriente les lois positives. Les biens de la terre ont une destination universelle.
Depuis la cellule familiale jusqu’aux relations internationales toute collectivité doit se
gouverner selon le principe de subsidiarité. La démocratie respecte la régle de droit.

Dans un monde de post-vérité et de post-réalité, la démocratie ne peut survivre, car alors le
vivre-ensemble ne s’appuie plus sur un ordre et des valeurs communes, mais sur I'arbitraire
et le pouvoir illimité des plus puissants.

Le passage de la pré-modernité a la modernité s’était caractérisée par I'abandon d’une vision
objective du monde fondée sur Dieu a une vision subjective de la vérité centrée sur I'individu.
Dés lors ce n’est plus la vérité objective, inscrite dans I'ordre créé, mais le consensus des
citoyens. Ce qui heurtait la pensée catholique c’était le caractere « illimité » et subjectif que
revétait I'exercice de la liberté, sans référence a un ordre de valeurs éthiques universel.
Lorsque I'Eglise parle d’éthique universelle elle entend I'ordre naturel que lintelligence
humaine discerne, la « loi de la nature » qui préexiste aux lois humaines positives. Cette
pensée n’est pas confessionnelle, elle releve d’'une philosophie présente chez Aristote et les
Stoiciens de I’Antiquité. Pour les croyants, cet ordre naturel est celui de la création. Le langage
de la philosophie politique rejoint le langage de la foi.

Le Magistere catholique a abordé la question du régime démocratique avec précaution,
toujours en relation avec les évolutions en cours. D’abord une prise de conscience, dans la
société industrielle naissante, d’un éveil a la démocratie sociale, a commencer par le droit des
travailleurs de s’associer. Puis Pie Xll, a la Noél 1944, admet que la démocratie est le seul
régime « conforme a la dignité et a la liberté des citoyens », « un postulat naturel exigé par la
raison elle-méme ». Enfin Jean Paul Il, avec I'encyclique Centesimus annus 46 (1991) enléve
tout doute sur la préférence de I'Eglise pour un régime démocratique compris comme
réalisation du programme des droits de I'homme. « L'Eglise apprécie le systeme
démocratique, comme systéme qui assure la participation des citoyens aux choix politiques et
garantit aux gouvernés la possibilité de choisir et de contréler leurs gouvernants, ou de les
remplacer de maniére pacifique lorsque cela s’avére opportun ».

20

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr

Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




" - R S S E———
.‘ Comlte pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

3. La question est posée par la relation aujourd’hui établie entre démocratie et relativisme
éthique. Les systemes de pensée qui proclament |'existence d’une vérité objective,
notamment dans le domaine de I'anthropologie et du droit naturel sont taxées d’ennemis de
la démocratie. L'idée d’un horizon de vérité serait une menace pour le pluralisme des idées et
des systemes de valeurs, donc une menace pour la démocratie. La démocratie serait ainsi la
résultante et le garant du pluralisme. Mais le pluralisme sans référence a un péle de valeurs
communes, c’est le relativisme pur. Le relativisme pur est cependant socialement intenable.
Si les citoyens ont la liberté d’adhérer a toutes les opinions possibles et de les exprimer, ils ont
besoin d’un ordre civil qui leur garantit cette liberté.

Ce qui caractérise les sociétés démocratiques occidentales, c’est la perte des repéres éthiques,
la fin du socle des valeurs communes, la distension du lien social, I'incapacité de I'éducation
de former des citoyens libres et responsables, 'individualisme exacerbé et lisolement
croissant des personnes les unes par rapport aux autres.

De plus, les groupes de pression, les médias, conditionnent le débat démocratique. Les
sociétés démocratiques n’ont guere de prise sur les contraintes économiques de la
globalisation. De vastes secteurs de I'activité des marchés financiers échappent a tout contréle
démocratique. Les grandes institutions financieres internationales n’ont pas de légitimité
démocratique.

Les décisions sont prises loin des citoyens, hors des circuits de concertation démocratique. La
rapide diffusion de I'Intelligence artificielle menace de déposséder encore plus les citoyens de
leur droit de controle sur les choix économiques. La puissance des réseaux sociaux et leur
capacité de créer des fausses informations décourage. L’avenir parait fabriqué a la Silicon
Valley plus que dans les débats démocratiques.

Le bilan des rapports entre démocratie et éthique parait donc mitigé. Au début de I'ere
industrielle, la démocratie libérale a promu l'inégalité, s’est désintéressée du sort du
prolétariat. On a indiqué que les démocraties n’ont pas évité les guerres. Aujourd’hui les
valeurs du marché envahissent tout le champ social. Les valeurs de solidarité —a plus forte
raison de solidarité intergénérationnelle- s’effacent. Le sens de la responsabilité et la notion
de bien commun ne sont plus mobilisateurs.

4. La démocratie comme systeme de gouvernement exige des conditions précises: une culture
démocratique du respect mutuel, un fonds de valeurs partagées, une anthropologie qui voit
dans les individus des sujets libres et capables de participer aux décisions qui concernent tous.
Elle exige aussi un systeme social qui favorise la responsabilité, un systeme économique qui
permet la libre entreprise, une vision de la société ou le pouvoir social s’édifie a partir du bas
vers le haut et ou le citoyen n’est pas le jouet infantilisé d’un Etat tout-puissant. Bien plus la
démocratie pour étre opérationnelle doit respecter les regles qui la fondent. Elle ne peut
mettre en question le principe méme de I'égalité des citoyens, de I'alternance au pouvaoir, etc.
La démocratie a donc besoin que ces valeurs soient vécues et recues dans la société. La
démocratie est-elle possible si elle n’est pas portée par des citoyens responsables?

21
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




" - R S S E———
.‘ Comlte pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

La démocratie ne peut se développer que conjuguée avec l'idée de personne, de
responsabilité et de solidarité. Les valeurs qui portent la démocratie plongent leurs racines
dans les profondeurs de la conscience, informée par I'expérience, la réflexion, la religion. Elles
tirent leur vigueur d’une vision de la personne humaine et de sa dimension sociale
constitutive. Les valeurs qui conditionnent la démocratie sont bien antérieures a la pratique
de la démocratie parlementaire. La transcendance qui fonde et renforce la pratique
démocratique est celle de la loi morale naturelle inscrite en chaque personne humaine.

Parmi les valeurs qui conduisent a la démocratie, il convient de se demander lesquelles
paraissent plus indispensables que d’autres.

La premiere est le respect de I'autre, autrement dit la reconnaissance que tous les membres
d’une société ont méme dignité et mémes droits. Le pouvoir ne peut étre monopolisé par
guelques-uns, qu’ils y prétendent par la naissance, la science, le savoir-faire ou I'appartenance
a un courant idéologique. Il est la chose de tous. Tous les citoyens ont le droit de prendre part
aux décisions qui les concernent.

Un test de démocratie est I'intégration des minorités ethniques. Les démocraties nationales
doivent protéger la famille, les groupes culturels qui vivent selon une solidarité naturelle en
son sein. Ceux-ci ne doivent pas revendiquer des privileges incompatibles avec le bien
commun de I'ensemble de la communauté dont ils font partie.

On a souligné qu’en démocratie doit prévaloir ce que Max Weber appelait I'éthique de
responsabilité. L'éthique de conviction convient a une société homogene qui partage les
mémes valeurs. L'éthique de responsabilité s’accorde avec les sociétés pluralistes dans
lesquelles les alliances sont changeantes en fonction des objectifs, ou il s’agit de prononcer
des arbitrages équilibrés dont on peut répondre des conséquences.

La démocratie commence dans les consciences ou se forgent les convictions profondes. Les
principes d’éthique sociale ne tirent pas leur validité du jeu démocratique. lls lui sont
antérieurs. lls ont leur fondement dans la nature humaine. Les pratiques démocratiques
découlent de conceptions antérieures a la démocratie elle-méme.

Hegel a appelé « société civile » les associations de citoyens qui prennent leurs intéréts en
charge sans avoir recours a |’Etat. Celui-ci doit exercer une fonction subsidiaire ou supplétive
et ne pas envahir les domaines ou les citoyens sont capables de s’autogérer. Jusque la on ne
distinguait pas entre Etat et société civile.

La transmission des valeurs qui fondent la démocratie se fait par I’éducation. La cité grecque
devait sa culture civique a la paideia. On ne nait pas démocrate, on le devient par I'’éducation.
On a relevé que les valeurs sur lesquelles est construit un systeme démocratique sont
enseignées par des institutions qui ne sont pas démocratiques: la famille, I'école, les Eglises.
Il est légitime de se demander s’il existe encore des valeurs communes reconnues par la
société. L'individualisme est devenu le filtre de la compréhension et de I'extension des droits
humains, comme en témoigne la jurisprudence de la Cour européenne des droits de ’homme
avec son recours systématique a 'art. 8 de la Convention européenne sur le droit a la vie
privée. L’éducation qui prone la satisfaction du désir de I’enfant, indépendamment de toute

22

Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr

Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




Y - R S S E———
‘ Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & mterconwctlonnel

objectivité, qui inculqgue que méme nos déterminations biologiques sont des constructions
sociales, ne prépare pas au débat démocratique. Sans un horizon de réalité et de vérité a
déchiffrer ensemble il n’y a pas de débat démocratique.

5. La démocratie doit rester vigilante devant les évolutions qui risquent de la remettre en
cause. Aujourd’hui, on reléve les menaces qui peuvent venir du processus de globalisation en
cours. Les démocraties qui fonctionnaient sur une base nationale avec une histoire et des
valeurs son maintenant confrontées avec une économie globale. Un ordre supranational est
souhaitable avec contréle démocratique. Le concept de démocratie -décision par la majorité-
ne peut étre étendu sans circonspection au-dela de la sphéere des procédures de décision
politiques. Il n'y pas d'harmonie automatique entre I'économie de marché et la démocratie

L’Eglise catholique mise sur I'engagement des citoyens pour faire prévaloir les valeurs
fondatrices de la démocratie dans les lois et la culture démocratique des pays. La réalité est
gue par ce moyen elle n’a jamais réussi a influencer les législations et les mentalités des
sociétés sécularisées. Du coup, des courants catholiques radicaux révent du retour de I'Etat
autoritaire qui imposerait des normes conformes a I'ordre naturel.

On s’apercoit que la condition principale de la démocratie réside dans sa capacité de définir
et de garantir le domaine des valeurs indisponibles. Le role de la constitution des Etats est de
proclamer les principes et les valeurs a la lumiere desquels seront élaborées les lois. Le
législateur ne peut faire et défaire les lois qui mettent en ceuvre ces principes, selon les
besoins changeants de la société. Mais il ne peut changer les principes et les valeurs qui
fondent la convivialité sociale elle-méme. Parmi ces principes, il faut nommer le droit a la vie,
la liberté de conscience, de pensée et de religion, la protection de la famille. Ces principes et
ces droits doivent étre constitutionnalisés. lls sont indisponibles, car fondés dans la nature des
étres humains. En un mot, la société se protege démocratiquement contre les abus de la
démocratie.

Dans la synthese idéale entre valeurs et démocratie, le religieux est pourvoyeur d'archétypes
et de valeurs fondées sur I'hnomme et sa destinée. La démocratie est une valeur produite en
amont de la pratique démocratique et des régimes démocratiques. Cet amont se situe dans la
société civile et dans les institutions qui enseignent la dignité de la personne et les visions du
monde pourvoyeuses de valeurs. Les institutions politiques ne font que mettre en ceuvre les
valeurs vécues par la société.

La distance est grande entre la démocratie en crise et I'idéal démocratique proné par I'Eglise.
Celle-ci doit rester dans la compétence qui lui est propre: transmettre sans relache les valeurs
qui sont a la source des régimes démocratiques, qui relevent de la conviction et de
I’engagement des citoyens.

23
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




- R S S E—
‘ Comité pour Ie Dlalogue interreligieux & |nterconV|ct|onneI

MOTS DE CONCLUSION

par Lilia Bensedrine- Thabet
Co-présidente du comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionnel, CdE

Chers intervenants, chers participants,

Au fil de ce webinaire, un fil rouge s’est clairement dégagé: la démocratie et le pluralisme
religieux partagent une méme exigence — celle de la confiance, du respect mutuel, du
dialogue. Dans un monde traversé par la polarisation, le repli identitaire et la perte de reperes
communs, le pluralisme religieux se révele non pas comme une menace, mais comme une
ressource essentielle pour la résilience démocratique.

Nous avons entendu que les religions et les convictions, lorsqu’elles s’enracinent dans la
conscience du bien commun, peuvent offrir un cadre éthique universel: respect de la dignité
humaine, justice, solidarité, non-violence. Ces valeurs se retrouvent dans toutes les religions.
Elles en constituent la régle d’or: « Fais a autrui ce que tu souhaites qu’il te fasse. Ne fais pas
a autrui ce que tu ne souhaites pas qu'’il te fasse ». Ces valeurs ne sont pas abstraites; elles
deviennent réelles lorsqu’elles sont vécues au quotidien, par exemple dans des initiatives
locales, comme les conseils des religions, véritables laboratoires de démocratie en action.

Le dialogue interreligieux, interconvictionnel, loin d’effacer les différences, les met en
relation. C’'est un apprentissage et une éducation a écouter, a débattre avec respect, a
chercher ensemble des solutions. C’est ainsi que la démocratie retrouve son souffle: dans la
rencontre, la responsabilité et la reconnaissance mutuelle.

Nous avons aussi vu que la religion peut devenir un danger lorsqu'elle est instrumentalisée en
idéologie ou en instrument de pouvoir. Au contraire, elle peut aider la société a rester vigilante
face a toute forme d’idolatrie politique ou économique. Le pluralisme devient alors une
discipline de liberté, un rempart contre la tentation du dogmatisme et de la peur.
La démocratie ne peut se maintenir que si elle est portée par des citoyens responsables,
éduqués aux valeurs, ouverts au dialogue, capables d’écoute et compassion.
Le pluralisme religieux, reconnu et pratiqué, est 'un des chemins pour cultiver cette
humanité partagée.

Le dialogue aide a faire de la diversité non un motif de division, mais une force de résilience
et de paix durable.

Merci a tous pour votre présence, votre écoute et votre engagement

24
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de I’Europe, co-présidentes:
Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr
www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue




