
 
 

1 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

 
 
WEBINAIRE – La démocratie en péril: comment le 
pluralisme religieux renforce sa résilience? 

 
Lundi 27 octobre 2025 | 18h00 – 19h30 (CET) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Traduction simultanée FR/EN 
Elizabeta Greneron and Sanja Furnadjiska-Adams 

Moderatrice: Dr. Thea Mohr 

 



 
 

2 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

 
Table des matières           Page 
 
 
DEMOCRATIE = CONFIANCE = COMPASSION 
Remarques introductives: par Gabriela Frey, Co-présidente  
Comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionel CdE    3 
 
 
UNE PERSPECTIVE MUSULMANE EUROPEENNE 
par Carla Amina Baghajati, EULEMA (European Muslim Leaders‘ Majlis)  4 
 
 
FOI, DIALOGUE ET VALEURS COMMUNES:  
RENFORCER LA DÉMOCRATIE ENSEMBLE 
par Lena Zoller, Stiftung Welthethos (Fondation Éthique mondiale)   8 
 
LA DEMOCRATIE EN PERIL:  
Comment le pluralisme religieux renforce sa résilience? 
par Tamás Kodácsy (CPCE, ECEN, etc.)                     13 
 
 
DEMOCRATIE 
par Roland Minnerath, Archevêque émérite de Dijon               18 
 

MOTS DE CONCLUSION 
par Lilia Bensedrine-Thabet, Co-présidente 
Comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionel CdE                          24 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

3 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

DEMOCRATIE = CONFIANCE = COMPASSION 
 

Remarques introductives 
Par Gabriela Frey, Co-Présidente  
du comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionnel 
 
Pour commencer, je tiens à remercier chaleureusement le Dr Tilmann Borghardt, qui m'a 
inspiré les réflexions suivantes servant d'introduction à ce webinaire. Je remercie également 
l'IARF (l’association internationale pour la liberté religieuse) pour la mise à disposition du lien 
Zoom. 
 
Pourquoi notre démocratie est-elle en péril? Pourquoi, à une époque où tout change si 
rapidement, la confiance dans la démocratie est-elle si fragilisée par la montée en puissance 
des forces radicales? Il semble que le principe d'égalité entre tous les êtres humains soit de 
plus en plus remis en cause et que le principe d'égalité des droits perde progressivement de 
son poids. Sans reconnaître à quel point nous sommes tous interdépendants et connectés les 
uns aux autres à l'échelle mondiale, l'égoïsme et le nombrilisme se renforcent. Ainsi, beaucoup 
considèrent que leur droit de vie consiste à exploiter les ressources mondiales, à discriminer 
les autres et à prendre ce dont les autres ont besoin pour vivre, etc. 
 
Cette tendance à faire passer l'intérêt personnel avant le bien commun est atténuée par le 
pluralisme religieux. Car l'une des préoccupations centrales de nombreuses religions, 
croyances et philosophies est de promouvoir les valeurs intérieures de chaque individu et leur 
développement. L'athée allemand et homme politique de gauche Gregor Gysi a écrit: « Seules 
les religions sont vraiment en mesure de façonner des valeurs morales et éthiques 
fondamentales qui ont un caractère universel au sein de la société. De nombreux membres 
des Églises vivent et transmettent des valeurs morales et éthiques telles que le respect de la 
dignité humaine, la solidarité et la miséricorde, ce qui contrecarre de manière positive toutes 
les tendances à l'aliénation dans la société » 
 
Les êtres humains progressent lorsqu'on leur donne la possibilité de s'épanouir librement et 
de développer leurs qualités intérieures, tandis que dans un système totalitaire, la liberté de 
pratiquer sa religion et le désir de tracer soi-même son chemin intérieur sont progressivement 
restreints. 
 
Au sein d'une démocratie, nous abandonnons aussi nos points de vue étroits et nous nous 
ouvrons à la vision des autres, nous voyons ce dont ils ont besoin et nous développons notre 
sens de l'entraide. L'entraide, c'est penser aux autres, aux plus faibles et aux minorités, afin 
d'éviter la souffrance et les conflits qui peuvent en découler.  
 
Ainsi, la démocratie signifie entrer en résonance les uns avec les autres, c'est-à-dire résonner 
ensemble et développer une conscience toujours plus fine de ce qui est le mieux pour le plus 
grand nombre. C'est pourquoi la démocratie et la compassion sont intimement liées. C'est 
aussi pour cette raison que les religions, les croyances, les philosophies et les personnes qui 
vivent selon leurs valeurs sont si importantes. Avec cette attitude, nous voulons pouvoir 



 
 

4 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

compter sur les processus décisionnels et un système efficace de séparation des pouvoirs. 
Outre les pouvoirs législatif, exécutif et judiciaire, des médias indépendants et une science 
indépendante sont également essentiels. 
 
Il est communément souhaité que les groupes d'intérêt (lobbyistes) n'interviennent pas trop 
dans la politique. C'est pourquoi la pluralité est si importante à l'heure actuelle. Nous n'avons 
pas besoin de religions d'État, mais de personnes sincères qui vivent en accord avec leurs 
valeurs. Des personnes en qui on peut avoir confiance. La démocratie ne fonctionne que si ses 
citoyens sont informés, responsables et libres de penser, et si leurs représentants élus se 
comportent de manière authentique en tant que défenseurs engagés du bien commun. Le 
bien commun n'est pas la somme de tous les intérêts individuels, mais signifie que chacun sort 
de son égocentrisme pour adopter une vision qui inclut la famille, la société, son propre pays, 
l'Europe et le monde entier.  
 
Une bonne culture du débat fait partie intégrante de la démocratie, dans laquelle les points 
de vue les plus divers sont discutés avec compétence et respect. Il est aujourd'hui plus que 
jamais dans notre intérêt de consolider notre démocratie. La religion et le pluralisme religieux 
peuvent façonner les valeurs qui y sont associées de manière universellement reconnue et 
ainsi renforcer la résilience de la démocratie. Avec notre webinaire, nous souhaitons y 
contribuer et rendre plus visibles les qualités des religions.  
 
Avant de passer la parole à ma collègue, le Dr Thea Mohr, j'aimerais attirer votre attention sur 
notre dernière initiative: Réseau pour le dialogue interreligieux et interconvictionnel. Nous y 
recueillons et mettons en réseau les « pratiques inspirantes de dialogue ». Nous serions ravis 
que vous consultiez ce site web: https://niric-dialogue.eu/  

 
--- 

 
La démocratie en péril: comment le pluralisme religieux renforce sa résilience 
UNE PERSPECTIVE MUSULMANE EUROPEENNE  
Carla Amina Baghajati, EULEMA (European Muslim Leaders‘ Majlis) 
 
Biographie de Carla Amina Baghajati (née en 1966 à Mayence et vivant à Vienne) est membre 
du conseil d'administration de l'EULEMA (European Muslim Leaders' Majlis) et s'engage au 
sein du MJLC (Muslim Jewish Leadership Council) dans le cadre d'activités au niveau européen. 
Elle a une formation professionnelle dans le domaine de l'éducation religieuse et occupe 
depuis 2014 le poste de directrice de l'autorité de surveillance scolaire pour l'éducation 
religieuse islamique en Autriche. Elle a pour objectif de promouvoir le dialogue interreligieux 
et la cohésion sociale. Elle a publié de nombreux ouvrages dans ce domaine. Son livre « 
Muslimin sein - 25 Fragen, 25 Orientierungen » (Être musulman - 25 questions, 25 
orientations) a été publié par Tyrolia en 2015. Membre fondatrice de la plate-forme 
„Chrétiens et Musulmans en Autriche“ et de l'Initiative des musulmans autrichiens, elle 
s'engage dans le débat public afin de combler les fossés d‘incompréhension. Elle a reçu la Croix 
fédérale du mérite autrichienne en 2008. 
 

https://niric-dialogue.eu/


 
 

5 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

 
Merci d'avoir organisé ce webinaire 
 

• L'EULEMA vient tout juste d'adhérer à la CINGO, la Conférence des organisations 
internationales non gouvernementales du Conseil de l'Europe 

• Notre participation à cet important webinaire organisé par le Comité pour le dialogue 
interreligieux et interconvictionnel constitue notre première coopération publique 

• En cette période marquée par une montée du populisme et de la polarisation, des 
initiatives comme celle-ci au niveau européen sont plus que jamais nécessaires.  

• EULEMA se réjouit à la perspective d'une coopération solide et fructueuse et espère 
développer une collaboration étroite. 

 
Une approche positive d'une question complexe... et en fait: 

- Bien que la « religion » soit moins importante pour beaucoup de gens dans un monde 
de plus en plus laïc, elle reste un facteur décisif dans la formation de l'identité 

- Les autorités religieuses sont confrontées au scepticisme lorsqu'il s'agit d'adopter des 
valeurs démocratiques dans la vie communautaire et doivent réfléchir à leur propre 
position 

- L'histoire européenne enseigne une histoire souvent horrible de conflits de pouvoir 
tournant autour de la revendication de « la seule et unique vérité » - et de nombreuses 
leçons ont été tirées et doivent être mémorisées 

- Le dialogue et la coopération interreligieux constituent une ressource importante pour 
la cohésion sociale dans un monde pluraliste 

 
Une approche spirituelle – L'unité dans la diversité 

• L'islam enseigne que la diversité fait partie de la création de Dieu Tout-Puissant. 
• Le pluralisme doit être accepté – personne ne doit être contraint dans ses croyances. 
• La vérité absolue appartient à Dieu le Miséricordieux – et c'est Lui qui sera le juge 

final. 
• Les hommes doivent s'efforcer de faire le bien et seront mis à l’épreuve dans les 

bonnes actions (Coran 5:48). 
• Se rencontrer pour apprendre à se connaître encourage le dialogue et les 

interactions pacifiques (Coran 49:13). 
• Des valeurs telles que la droiture, l'empathie, l'aide aux nécessiteux, la patience, la 

résolution des problèmes par la discussion de solutions possibles – toutes ces valeurs 
font partie de la pratique de la démocratie et se retrouvent dans les enseignements 
de l'islam ainsi que dans d'autres religions et convictions.  

 
Exemples méritant d'être mis en avant 

• Coopérations interreligieuses et interconvictionnelles dans les domaines de 
l'éducation, de la protection sociale et de la lutte contre le racisme dans toute l'UE. 

• Le statut juridique des communautés religieuses peut varier selon les État membres 
européens: plus elles sont intégrées dans les différentes institutions, plus il leur est 
facile de s'appuyer sur un « dialogue institutionnalisé » et de s‘impliquer dans des 
actions concrètes. 



 
 

6 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

• Les villes européennes s'engagent souvent dans la création d'un « conseil des 
religions » et dans des initiatives similaires visant à promouvoir la compréhension 
mutuelle et la paix et à envoyer des signaux forts en faveur des interactions 
personnelles – le Conseil de l'Europe encourage ces approches (« Villes 
interculturelles – construire l'avenir sur la diversité »). 

 
Meilleure pratique: programme des ambassadeurs MJLC 

• Mise en relation de jeunes professionnels juifs et musulmans 
• Participation de différentes villes dans différents pays 
• Tutorat de leaders juifs et musulmans 
• Programme de formation spécifique 
• Chaque équipe élabore un programme/une initiative  
• Effets positifs et durabilité: mise en réseau, réduction des fractures sociales, 

promotion d'une meilleure compréhension, lutte contre les tendances à 
l'antisémitisme et à l'islamophobie, encouragement des échanges entre les 
générations. 

 
En ce qui concerne l'islam, il y a un gros « MAIS!... » 
Même si nous soulignons le potentiel des religions pour renforcer les valeurs démocratiques, 
nous ne pouvons fermer les yeux sur les craintes croissantes associées aux sentiments 
antimusulmans: 

- Au cours de l'histoire européenne, l'Islam a été utilisé comme moyen de se définir par 
la mise à l’écart de l’autre (par exemple, à l'époque des croisades, lors des sièges 
ottomans), tandis que le riche patrimoine culturel et les échanges scientifiques ont été 
sous-estimés 

- L'extrémisme, le terrorisme et la question migratoire alimentent les discours 
présentant l'islam comme contraire aux valeurs européennes. 

- Le manque de connaissances pour comprendre des termes tels que « charia » ou « 
djihad » permet aux mouvements populistes d'attiser facilement les émotions. Ils 
s'appuient sur des opinions extrémistes et en ont besoin pour créer un concept 
d'ennemi, ce qui entraîne un cercle vicieux dangereux de polarisation où les extrêmes 
se renforcent mutuellement et stimulent les tendances extrémistes des deux côtés. 

 
Déclarations musulmanes: 
Diverses déclarations prônent la compatibilité entre l'islam et l'Europe: 

- Conférence européenne des imams et des érudits musulmans, Vienne 2003: « L'Islam 
est conforme aux valeurs de la démocratie, de l'État de droit, du pluralisme et des 
droits de l'Homme ».  

- Deux conférences de suivi en 2006 et 2010, réunissant chacune environ 130 dirigeants 
musulmans, ont abordé des questions plus pratiques et élaboré des plans d'action, 
notamment sur le rôle des femmes et des jeunes: « L'intégration par la participation » 
- une approche clé pour s'engager en faveur du bien-être commun. 

- « Une parole commune » - déclaration de 38 érudits musulmans en réponse au 
discours du pape Benoît XVI à Ratisbonne en 2006: Corriger plusieurs malentendus sur 
l'Islam, comme l'approche vers des personnes d'autres confessions. 



 
 

7 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

 
 
Clarifications... 

• La « charia » signifie littéralement « chemin vers l'eau » et traduit dans cette image la 
nécessité de rechercher constamment la puissance essentielle des sources religieuses 
chaque fois que de nouvelles questions se posent. Car il est dans la compréhension 
même de l'Islam de contextualiser les réponses aux questions de pratique religieuse 
en fonction de l'évolution des temps, des lieux et des sociétés. Cela garantit flexibilité 
et pragmatisme. Les demandes populistes visant à interdire la « charia » reviendraient 
à priver les musulmans de toute pratique religieuse et témoigneraient d'une ignorance 
totale de la véritable signification de la « charia ». En d'autres termes, tout comme 
pour le « droit canonique » dans les Eglises chrétiennes, la « charia » a sa place dans 
un monde laïc, car elle n'entre pas en concurrence avec l'État de droit. 

• Le « djihad » est compris comme la lutte pour obtenir l’agrément de Dieu, d'abord en 
combattant ses propres désirs les plus sombres, puis en étant prêt à soutenir la 
légitime défense lorsque cela est nécessaire. Il est très important de noter que nul 
individu n'est habilité à décider du moment où un tel cas se présente, mais que cette 
décision revient au chef légal.  

• Ceux qui affirment que l‘ Islam ne connaît pas la démocratie, ignorent que la religion 
ne peut être comparée à un concept politique. Mais les éléments essentiels pour 
soutenir la démocratie en tant que méthode garantissant la participation au processus 
décisionnel se retrouvent très bien dans les Écritures et dans l'exemple du mode de 
leadership du prophète Mahomet (par exemple, le principe de « shura » – consultation 
mutuelle). 

 
Données sur les attitudes envers les musulmans: 
 
European Union Agency For Fondamental Rights « Être musulman dans l'UE » (2024)  

- La discrimination raciale à l'égard des musulmans a fortement augmenté depuis 2016 
- Effets négatifs dans différents domaines où la participation et l'égalité d'accès sont 

essentielles, comme l'éducation, le travail et la vie quotidienne 
Bertelsmann Stiftung – « Religionsmonitor » (2015): 

- 90 % des musulmans en Allemagne sont favorables à la démocratie 
- 61 % des non-musulmans sont d'avis que « l'Islam ne s'intègre pas dans le monde 

occidental. 
Universität Wien/ORF – « Was glaubt Österreich » (2025) : 

- 31 % pensent que la pratique de leur religion devrait être restreinte pour les 
musulmans 

- 25 % affirment que les musulmans ne devraient pas avoir les mêmes droits que les 
autres croyants. 

 
Participation démocratique sans citoyenneté? 

• Les musulmans des États membres de l'UE n'ont souvent pas la citoyenneté et ne 
peuvent pas participer aux élections politiques 



 
 

8 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

• Il existe néanmoins différentes façons de s'engager dans un système démocratique ! 
La démocratie signifie s'engager pour le bien commun, prendre des responsabilités 
dans le bénévolat, dans des initiatives publiques...  

• Il ne s'agit pas de l'idée populiste et identitaire d'une domination de la majorité sur les 
minorités... mais de garantir la sécurité et les droits humains pour tous dans une 
société pluraliste.  

• Participer au débat public, connaître les possibilités qui permettent de faire entendre 
sa voix et s'impliquer. 

• Les personnes ayant des convictions religieuses et humanistes peuvent être un modèle 
pour vivre la démocratie en interaction! 

 
 
FOI, DIALOGUE ET VALEURS COMMUNES:  
RENFORCER LA DÉMOCRATIE ENSEMBLE 
Lena Zoller, Stiftung Welthethos (Fondation Éthique mondiale) 
 
Biographie de Lena Zoller est directrice générale de la Fondation pour une éthique mondiale 
depuis décembre 2024. En tant que chercheuse spécialisée dans les questions de paix et de 
conflits (M.A.), elle est une leader d'opinion engagée dans la promotion d'une coexistence 
respectueuse et pacifique entre tous les peuples. Forte de plus de dix ans d'expérience   
professionnelle dans le domaine du dialogue interculturel et interreligieux, du développement 
durable et de la coopération internationale, elle a mené à bien des projets visant à promouvoir 
la responsabilité mondiale et la coexistence harmonieuse dans des sociétés diversifiées. 
 
Mesdames et Messieurs, chers amis, 
 

C'est un grand plaisir d'être ici avec vous aujourd'hui pour discuter du rôle des acteurs 
confessionnels et des valeurs éthiques communes qu'ils défendent dans le renforcement de 
la démocratie. Nos sociétés sont confrontées à de nombreux défis: polarisation   croissante, 
méfiance grandissante envers les institutions, montée du populisme et fragmentation 
sociale. Dans des moments comme ceux-ci, les religions et les visions du monde peuvent 
jouer un rôle crucial, à condition que leur potentiel soit reconnu et utilisé à bon escient. 
Pour commencer, je souhaiterais vous présenter la Fondation Weltethos  
(pour une éthique mondiale), au sein de laquelle je travaille. 
 
1. L'idée d'une éthique mondiale 
L'idée d'une «éthique mondiale» a vu le jour dans les années 1980 avec Hans Küng, théologien 
et philosophe suisse. En 1990, son livre Project Global Ethic (Projet d'éthique mondiale) a été 
publié. Küng souhaitait non seulement proposer une théorie philosophique, mais aussi 
apporter des réponses pratiques aux défis de son époque. Un an après la chute du mur de 
Berlin, son message était clair:  

« Il n'y a pas de paix entre les nations sans paix entre les religions. 
   Il n'y a pas de paix entre les religions sans dialogue entre les religions. 
   Il n'y a pas de dialogue entre les religions sans valeurs et normes éthiques communes.» 

 



 
 

9 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

En 1993, plus de 200 représentants des religions du monde se sont réunis à Chicago et ont 
adopté une Déclaration d'éthique mondiale. Deux ans plus tard, en 1995, la Fondation pour 
l'éthique mondiale a été créée, suivie 17 ans plus tard par l'Institut d'éthique mondiale de 
l'université de Tübingen. Les principes fondamentaux de l'éthique mondiale sont l'humanité 
et la réciprocité (la règle d'or), ainsi que des valeurs telles que la non-violence, la justice et la 
sincérité. Ces principes et valeurs sont partagés par toutes les religions et cultures, formant 
ainsi une base éthique qui permet aux communautés de vivre ensemble dans la paix et la 
démocratie. 
 
2. Notre travail aujourd'hui 
 
Nous sommes une petite Fondation opérationnelle, qui compte environ 12 employés basés à 
Tübingen, en Allemagne. Cette année, nous célébrons notre 30e anniversaire. Notre mission 
reste la même: traduire la recherche éthique fondamentale en projets concrets, afin que les 
valeurs communes ne soient pas seulement un accord écrit, mais une réalité vécue. 
Notre travail se concentre sur deux domaines principaux  

1. Les religions dans la société 
2. L'éducation à la démocratie fondée sur des valeurs 

 
Notre objectif est simple mais ambitieux: 

• La diversité religieuse et philosophique doit être reconnue comme une force. 
• Les jeunes doivent faire l'expérience de l'auto-efficacité et participer à la démocratie 
comme une pratique vivante. 
• Nous voulons leur donner les moyens de s'opposer à l'inhumanité et de soutenir 
activement une société démocratique plurielle. 
 

Nous travaillons directement avec les jeunes, les écoles, les communautés religieuses et les 
municipalités. Cette proximité nous permet de traduire les principes éthiques en actions 
quotidiennes, garantissant ainsi que les valeurs sont vécues, et pas seulement enseignées. 
Avant de vous présenter l'un de nos projets concrets, j'aimerais expliquer pourquoi nous 
affirmons que les acteurs confessionnels sont si essentiels à une démocratie résiliente. 
 
3. Comment les acteurs confessionnels renforcent la démocratie 
 
Les acteurs des différentes religions contribuent de multiples façons à la résilience des 
sociétés démocratiques: 
 

1. Valeurs et orientation éthique 
o Ils transmettent des principes fondamentaux tels que la dignité humaine, la justice, 
la non-violence et la solidarité, fournissant ainsi des repères éthiques particulièrement 
importants en temps de crise. 

 

2. Renforcement de la confiance et cohésion sociale 
o Les démocraties dépendent de la confiance entre les citoyens et envers les 
institutions. Les communautés religieuses peuvent combler les fossés entre des 
groupes qui, sans cela, resteraient isolés. 

 

3. Engagement de la société civile 



 
 

10 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

o Les acteurs religieux sont souvent impliqués dans des projets sociaux, des programmes 
pour la jeunesse et l'intégration des réfugiés, renforçant ainsi la cohésion sociale et la 
capacité des systèmes démocratiques à relever les défis. 
 

4. Critique et responsabilité 
o Les acteurs confessionnels peuvent jouer un rôle prophétique, en demandant des 
comptes aux gouvernements et aux institutions, en mettant en avant les questions 
éthiques et en promouvant l'équité et la justice. 
 
5. Perspective internationale et solidarité 
o De nombreuses organisations confessionnelles sont connectées à l'échelle mondiale, 
soutenant les principes démocratiques au-delà des frontières et contribuant à la 
prévention des conflits et à la coopération internationale. 
 
6. Action locale et mondiale 
o Si de nombreuses organisations confessionnelles contribuent à la résilience 
démocratique à l'échelle mondiale, il est tout aussi important de voir comment ces 
principes sont mis en pratique localement.  
 

Permettez-moi de vous donner un exemple concret tiré de notre travail ici en Allemagne. 
 
4. Conseils des religions 
 
À la Fondation Weltethos, nous menons un projet pour aider les villes du Bade-Wurtemberg, 
où se trouve notre Fondation, à créer leurs propres conseils des religions. Grâce au soutien du 
ministère des Affaires sociales du Bade-Wurtemberg, nous avons pu développer et concrétiser 
cette idée à plus grande échelle depuis maintenant plus de huit ans. 
 
Ce projet renforce le dialogue interreligieux et la cohésion sociale dans les communautés 
locales. Notre travail consiste principalement à conseiller et à accompagner les municipalités 
et les communautés religieuses dans le processus de création et de mise en place de conseils 
locaux des religions, et à mettre en relation ces conseils au niveau régional. 
 
Pourquoi est-ce important? 
L'Allemagne, comme beaucoup de sociétés aujourd'hui, connaît une diversité croissante sur 
le plan religieux et culturel, tandis que l'appartenance aux Églises traditionnelles est en déclin. 
Ces changements peuvent être source d'incertitude et de tensions, mais aussi offrir de 
nouvelles opportunités de coopération et de compréhension. Notre projet aide les villes à 
créer des espaces de rencontre où des personnes de différentes confessions peuvent nouer 
des relations et travailler ensemble pour le bien commun. 
 
Depuis 2017, nous avons soutenu une vingtaine de municipalités, organisé plus de 15 ateliers 
de débat d'idées et contribué à la création de 13 conseils locaux des religions. Chaque conseil 
réunit des représentants de différentes croyances – par exemple, chrétienne, musulmane, 
juive, bahá'íe, bouddhiste, hindoue et autres – ainsi que des membres du gouvernement local. 
Ils se réunissent régulièrement pour discuter des questions d'actualité, conseiller 



 
 

11 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

l'administration municipale et planifier des initiatives sociales communes qui renforcent la vie 
communautaire. 
 
Il est important de noter que ces conseils ne se concentrent pas sur le dialogue théologique. 
Ils abordent plutôt les questions sociales, éthiques et civiques qui touchent tous les habitants 
de la ville. Certains conseils ont également mis en place des groupes de travail distincts où les 
représentants religieux se réunissent entre eux, sans la participation des autorités locales, afin 
d'échanger leurs points de vue sur des questions théologiques. 
 
Les conseils des religions servent de plateformes pour instaurer la confiance entre les 
communautés religieuses et améliorer la communication entre les groupes religieux et les 
autorités locales. Ils confèrent aux acteurs religieux un rôle visible et respecté dans la vie 
publique et renforcent la compétence des municipalités à gérer de manière constructive la 
diversité religieuse et culturelle. Cela s'est avéré être une structure préventive précieuse 
contre la polarisation et les conflits. 
 
Dans la ville de Reutlingen, le Conseil local des religions a été fondé avec notre soutien en 
2019. Il regroupe les Églises chrétiennes, la communauté juive, plusieurs associations 
musulmanes et la communauté bahá'íe. Le conseil est rapidement devenu un partenaire 
respecté de l'administration municipale. Lorsque la pandémie a frappé, les tensions se sont 
accrues, la désinformation et la peur se sont répandues. Le conseil a réagi en organisant une 
déclaration publique commune appelant à la solidarité et à la bienveillance entre toutes les 
confessions.  
Ils ont également coordonné le soutien bénévole aux personnes âgées et isolées pendant les 
confinements, montrant ainsi que les communautés religieuses peuvent être une source 
essentielle de lien social. 
 
Depuis lors, le Conseil a organisé des prières interconfessionnelles pour la paix, des rencontres 
entre jeunes et des débats publics sur la discrimination et la démocratie. Ces activités ont 
permis d'instaurer une confiance durable entre des groupes qui n'avaient que rarement 
interagi auparavant. 
 
C'est une vérité simple mais puissante: lorsque des personnes de confessions différentes 
agissent ensemble, le dialogue devient tangible et la démocratie se renforce. 
Grâce à ce projet, les responsables religieux deviennent des agents de confiance visibles 
aidant les gouvernements à gérer la diversité et démontrant que la démocratie prospère 
lorsque les différences sont acceptées plutôt qu’ignorées. 
 
Dans les années à venir, nous souhaitons étendre ce modèle fructueux au-delà du Bade-
Wurtemberg, en offrant des conseils aux municipalités de toute l'Allemagne. Notre objectif 
est de mettre en place des structures durables à l'échelle nationale pour le dialogue 
interreligieux et de rendre visibles dans la société les contributions positives des 
communautés religieuses. 
 



 
 

12 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

Les Conseils des religions montrent comment le dialogue éthique peut passer de principes 
abstraits à la pratique quotidienne, comment des valeurs telles que le respect, la justice et la 
bienveillance peuvent être vécues localement. Ces conseils sont, dans le meilleur sens du 
terme, la démocratie en action. 
6. Conclusion: foi, valeurs communes et démocratie 
 
Les acteurs religieux contribuent de manière significative à la résilience des sociétés 
démocratiques de plusieurs façons importantes. J'ai déjà souligné comment les acteurs 
confessionnels renforcent la démocratie. Permettez-moi de conclure en résumant pourquoi 
leur contribution est si essentielle et ce qu'elle nous apprend sur la démocratie elle-même. 
 
1. Dialogue et instauration de la confiance: 
Ils créent des espaces sûrs où les différences sont ouvertement reconnues et où les conflits 
peuvent être traités de manière constructive. En réunissant des personnes de confessions et 
de visions du monde diverses, ils favorisent la compréhension et le respect mutuels. Ces 
interactions aident les communautés à développer la confiance et la cohésion sociales dont 
dépend la démocratie, transformant ainsi des principes abstraits en expériences vécues. 
 
2. Éducation et sensibilisation: 
Ils jouent, pour les citoyens, un rôle clé dans l'éducation aux valeurs, à l'histoire et à la diversité 
culturelle. Grâce à des ateliers, des programmes de tutorat et des initiatives visant à impliquer 
les jeunes, ils remettent en question les stéréotypes, réduisent les préjugés et encouragent la 
participation active à la vie publique. En dotant les individus, en particulier les jeunes, des 
compétences et de la confiance nécessaires pour interagir de manière respectueuse malgré 
les différences, ils renforcent le tissu démocratique de la société. 
 
3. Orientation éthique: 
Les communautés religieuses nous rappellent que la démocratie ne se résume pas aux lois, 
aux élections ou aux institutions. Elle est également ancrée dans des valeurs communes, la 
dignité humaine et la cohésion sociale. En mettant l'accent sur des principes tels que la justice, 
la non-violence et la réciprocité, les acteurs religieux aident les sociétés à surmonter les 
dilemmes moraux, à prendre des décisions éthiques et à défendre l'esprit de la démocratie, 
même dans les moments difficiles. 
 
À la Fondation Weltethos, nous voyons chaque jour comment des initiatives telles que les 
Conseils des religions transposent ces principes dans la réalité. Loin d'être une source de 
division, la religion peut être une force de connexion, de compréhension et d'engagement 
démocratique. 
En cette période de polarisation sociale et d'incertitude, ce travail est plus important que 
jamais. Il démontre que la diversité est une force, que le dialogue est un outil et que les valeurs 
éthiques communes sont le fondement de démocraties résilientes. 
 
Reconnaissons donc et soutenons activement le rôle des acteurs confessionnels dans la 
construction de ponts, la promotion d'une culture démocratique et la formation de sociétés 



 
 

13 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

où le pluralisme, le respect et la dignité humaine ne sont pas seulement des idéaux, mais aussi 
des réalités quotidiennes. 
 
Je vous remercie infiniment. 
 
La démocratie en péril:  
Comment le pluralisme religieux renforce sa résilience?  
Tamás Kodácsy (CPCE, ECEN, etc.) 
 
Biographie: Le révérend Tamás Kodácsy est un théologien-pasteur réformé hongrois et 
mathématicien programmeur. Il est actuellement professeur associé de théologie 
systématique à l'Université théologique réformée de Sárospatak et pasteur à Dunakeszi. Il a 
obtenu son doctorat dans le domaine du dialogue entre la science et la théologie, avec un 
accent particulier sur la cosmologie. Son enseignement et ses recherches portent sur l'éthique 
sociale, en particulier la justice économique et écologique, et sur les relations entre l'Église et 
la démocratie en Europe centrale. Il a précédemment occupé les fonctions de maître de 
conférences adjoint à l'université théologique réformée de Debrecen (2000-2004) et 
d'aumônier universitaire et maître de conférences à l'université Károli Gáspár de l'Église 
réformée (2004-2014). Il a été chercheur invité au New College de l'université d'Édimbourg 
(2018/2019). Il a été l'un des initiateurs et membres fondateurs du Réseau des collèges 
chrétiens roms pour les études supérieures en Hongrie. 
Mr Kodácsy est à la tête du Mouvement hongrois des éco-congrégations et siège aux conseils 
d'administration du Conseil de la Communion des Églises protestantes en Europe (CPCE), du 
Réseau chrétien européen pour l'environnement (ECEN) et du Réseau européen de recherche 
en écothéologie chrétienne (ECErN). Il est également membre du comité directeur de 
l'initiative œcuménique mondiale « Temps de la création ». 
 
Introduction 
 
Pendant la période communiste, le chanteur-compositeur Tamás Cseh (1943-2009) et son 
partenaire créatif Géza Bereményi sont devenus les voix subtiles d'une génération réduite au 
silence en Hongrie. Se produisant dans une petite buanderie (mosókonyha), ils ont transformé 
l'ironie et l'intimité en une résistance silencieuse. 
En 1979, ils ont écrit une chanson prophétique1 : 
 
Magamat láttam tíz év múlva itt,         
hallottam ezt, a mostani dal hangjait, 
és attól féltem, nehogy ez a dal legyen, 
hogy tíz év múlva ne ez a dal legyen. 
 
 

Je me voyais ici dans dix ans 
J’entendais les sons de cette chanson d’aujourd’hui 
et j'avais peur que ce soit justement cette chanson, 
que dans dix ans, ce ne soit celle-ci encore. 

 
1  CSEH Tamás, BEREMÉNYI Géza: „Ten Years After”, 1979. https://csehtamasarchivum.hu/dal/classic/ten-

years-after 

https://csehtamasarchivum.hu/dal/classic/ten-years-after
https://csehtamasarchivum.hu/dal/classic/ten-years-after


 
 

14 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

La « chanson » symbolisait la monotonie de la vie socialiste — le refrain sans fin des slogans 
et de la résignation. Leur espoir était que l'histoire change de rythme. Dix ans plus tard, en 
1989, cet espoir s'est réalisé: le rideau de fer est tombé, et l'obéissance murmurée est 
devenue la musique ouverte de la liberté. 
Mais en 2016, Bereményi a revisité la chanson avec des paroles plus sombres2: 
 
Miközben vallás- és kultúrkör szerint 
Ugranak népek egymásnak megint. 
Eszem ágában sem volt, hogy a jövőben ez 
legyen, 
Föl sem merült, hogy az én embernemem 
Az ősi fajta ezt veszi majd elő, 
Ezt a jobb híján kitárult más jövőt! 

Alors que pour des raisons de religion et de culture 
Les peuples s'affrontent à nouveau. 
Je n'aurais jamais imaginé que l’avenir serait ainsi 
Je n'aurais jamais pensé que mon espèce humaine 
Ce vieux genre reviendrait, 
Ce futur choisi à défaut de mieux ! 
 

 

Ce qui exprimait autrefois l'espoir déplore aujourd'hui la répétition. La religion et la culture, 
censées inspirer la solidarité, sont redevenues des sources de conflit. 
La « chanson » évolutive de Cseh et Bereményi reflète le paradoxe de la foi: l'engagement 
religieux peut à la fois soutenir et détruire la démocratie. Lorsqu'il est ancré dans l'humilité, il 
renforce la conscience et la paix; lorsqu'il est associé à la fierté ou à l'idéologie, il engendre 
l'hostilité et la guerre. 
La chanson qui a commencée comme une protestation se termine comme un appel à la 
maturité. La foi doit rester autocritique et compatissante si elle veut aider l'humanité à 
changer de ton, passant de la peur à la réconciliation. 
 

1. Les leçons de l'histoire européenne 
 
L'histoire de l'Europe nous met en garde contre ce qui se passe lorsque la religion devient une 
arme plutôt qu'une force de réconciliation. Le continent a subi les guerres de religion 
françaises, la guerre civile anglaise et surtout la guerre de Trente Ans (1618-1648), qui a 
décimé l'Europe centrale. De ces tragédies est née la conviction que la question de Dieu ne 
peut être résolue par les armes. 
À partir de cette prise de conscience, l'Europe a construit l'idée de paix religieuse et de 
tolérance, fondements de la démocratie moderne. La conviction ne doit jamais être imposée; 
la vérité doit être recherchée par le dialogue et la conscience. 
La foi renforce la démocratie lorsqu'elle reste humble et prophétique. 
En résistant à l'idolâtrie de la nation, de l'idéologie ou du parti, elle préserve la dignité humaine 
et la liberté. Lorsque les croyants considèrent chaque personne comme créée à l'image de 
Dieu, ils deviennent les bâtisseurs d'une société juste et compatissante. 
 

2. L'idolâtrie politique — une foi mal placée 
 
En tant que théologien réformé originaire de Hongrie, où la foi et la politique sont souvent 
trop étroitement liées, j'ai étudié l'idolâtrie politique — comment la politique et la religion 

 
2  CSEH Tamás, BEREMÉNYI Géza: „Ten Years After”, 2016. https://www.youtube.com/watch?v=fhETTUuTm7o 

https://www.youtube.com/watch?v=fhETTUuTm7o


 
 

15 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

expriment toutes deux le désir humain de sens, mais peuvent aussi devenir des substituts à 
Dieu. Lorsque nous construisons notre vie autour d'idoles politiques, nous devenons 
dépendants d'elles. Lorsque ces idoles sont menacées, nous paniquons — nous ne sommes 
pas simplement déçus, mais catastrophés. La chute de notre parti, de notre leader ou de notre 
idéologie nous semble être la fin du monde. 
 
Comme Timothy Keller le fait remarquer dans Counterfeit Gods (2009): 
 
« L'un des signes indiquant qu'un objet fait office d'idole est que la peur devient l'une des 
principales caractéristiques de la vie. Lorsque nous centrons notre vie sur l'idole, nous 
devenons dépendants de celle-ci. Si notre faux dieu est menacé de quelque manière que ce 
soit, nous réagissons par une panique totale. Nous ne disons pas: « Quel dommage, quelle 
difficulté », mais plutôt: « C'est la fin! Il n'y a plus d'espoir! » 
 
C'est peut-être la raison pour laquelle tant de gens réagissent aujourd'hui de manière si 
extrême aux tendances politiques aux États-Unis [et dans l'Union européenne]. Lorsque l'un 
des deux partis remporte une élection, un certain pourcentage des perdants parle 
ouvertement de quitter le pays. Ils deviennent agités et craignent pour l'avenir. Ils ont placé 
dans leurs dirigeants politiques et leurs politiques le genre d'espoir qui était autrefois réservé 
à Dieu et à l'œuvre de l'Évangile. Lorsque leurs dirigeants politiques sont écartés du pouvoir, 
ils vivent une mort. [...] Les points de discorde éclipsent tout le reste et créent un 
environnement toxique. 
 
Un autre signe d'idolâtrie dans notre politique est que les opposants ne sont pas considérés 
comme simplement dans l'erreur, mais comme mauvais. [...] La polarisation politique 
croissante et l'amertume que nous observons aujourd'hui dans la politique américaine sont le 
signe que nous avons fait de l'activisme politique une forme de religion. Comment l'idolâtrie 
engendre-t-elle la peur et la diabolisation? » (Timothy Keller, Counterfeit Gods, 2009, 104.) 3 
Cette peur explique pourquoi les transitions politiques peuvent provoquer des réactions aussi 
extrêmes, même dans les démocraties. Lorsqu'un parti perd, ses partisans ressentent non 
seulement la défaite, mais aussi le désespoir. Les opposants ne sont plus dans l'erreur, mais 
sont considérés comme malveillants. 
 
Cette polarisation transforme l'activisme politique en une forme de religion. Les campagnes 
acquièrent des rituels, des slogans et des absolus moraux. Chaque camp proclame sa propre 
droiture et diabolise l'autre. Cette dynamique est visible à l'échelle mondiale, non seulement 
aux États-Unis, mais aussi en Europe et au-delà. 
 
3. Homo politicus — L'être humain en tant qu'être politique 
 
Aristote appelait l'être humain „zoon politikon“animal politique“, concept selon lequel 
l’homme est un animal social qui vit en société. 

 
3  KELLER, Timothy, Counterfeit Gods: The Empty Promises of Money, Sex, and Power, and the Only Hope that 

Matters, Penguin Books, New York, 2009, 104. 



 
 

16 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

L'éthologie moderne, comme l'a noté Vilmos Csányi 4 , nous rappelle que les instincts 
politiques ont des racines biologiques: toute politique concerne la question de la répartition 
des ressources. Nous recherchons la sécurité et l'appartenance, souvent motivés par la peur 
et le désir. 
 
De ce point de vue, le comportement politique peut être compris, mais pas excusé. La 
corruption, la manipulation et les fausses promesses font appel à d'anciens mécanismes de 
survie. La conscience de ces instincts peut rendre notre vie civique plus réaliste — et peut-
être plus miséricordieuse. 
 
Le contraire de cela est l'idiotie politique. En grec, l'idiotēs n'était pas stupide, mais un citoyen 
refusant de participer à la vie publique. Aujourd'hui, beaucoup se retirent de la politique au 
nom de la neutralité ou de la pureté. Mais le retrait n'est pas la solution. 
 
S'abstenir, c'est renoncer à notre responsabilité prophétique envers la société et les 
générations futures. 
 
Il n'existe pas de vie apolitique. Même le silence a des conséquences. 
 
4. Le modèle de l'Exode — Quand la politique devient religion 
 
L'avertissement le plus dramatique de la Bible contre l'idolâtrie est l'histoire du veau d'or 
(Exode 32). 
 
En attendant Moïse, le peuple s'est impatienté. Il a fondu son propre or pour fabriquer un dieu 
visible — celui-là même qui l'avait libéré. Il ne s'agissait pas d'un culte étranger, mais de 
l'objectivation de la liberté elle-même. 
 
Chacun a contribué par sa fortune personnelle, transformant l'idole en une sorte de société 
par actions spirituelle. Aujourd‘hui, les idoles politiques sont semblables: des produits elles 
sont le produit de l’anxiété collective, nourries par la foule sur le plan émotionnel et matériel. 
 
Lorsque la liberté est transformée en produit, elle est perdue. « Voici ton dieu, Israël, qui t'a 
fait sortir d'Égypte », ont-ils dit, oubliant que la libération ne peut être fabriquée. Seul un Dieu 
indépendant de nous peut véritablement libérer. 
 
De même aujourd'hui, nos démocraties risquent d'adorer des idoles qu'elles ont elles-mêmes 
créées: des mythes nationaux, des leaders charismatiques ou des idéologies promettant la 
rédemption. L'idolâtrie de la politique naît toujours de l'impatience, le refus d'attendre ce qui 
dépasse le contrôle humain. 
 
 
 

 
4  CSÁNYI Vilmos, Íme, az ember, Libri, Budapest 2015, 282–283. 



 
 

17 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

5. Exemples politiques d‘idolâtrie 
 
Nous pouvons reconnaître l'idolâtrie politique sous plusieurs formes récurrentes5: 
 

1. La sacralisation du pouvoir — lorsque les dirigeants revendiquent un mandat divin ou 
historique. Les systèmes totalitaires du XXe siècle, tant fascistes que communistes, ont 
remplacé la foi par l'idéologie et exigé une loyauté absolue. 

2. Le nationalisme religieux — lorsque la foi devient une identité politique plutôt qu'une 
conscience prophétique. Le langage du salut est utilisé pour défendre la nation, et la 
dissidence devient un blasphème. 

3. La religion civile — lorsque les symboles et les cérémonies nationaux acquièrent un 
statut sacré. Les constitutions, les drapeaux ou les révolutions sont vénérés comme s'ils 
étaient des révélations divines. 

4. La peur apocalyptique — lorsque les opposants politiques ne sont pas considérés 
comme étant dans l'erreur, mais comme maléfiques. Cet absolutisme moral détruit le 
dialogue et rend la réconciliation impossible. 

 
Toutes ces formes révèlent la même structure: l'absolutisation du fini — la transformation du 
pouvoir humain en une fausse transcendance. 
 

6. De créatures politiques à êtres communautaires 
 
Jésus-Christ a assumé pleinement la nature de l'homo politicus — engagé, mais libre. Il a été 
confronté à des questions politiques concernant la loi, les impôts et l'empire, mais a refusé à 
la fois le retrait (idiotisme) et le fanatisme (idolâtrie). 
 
Il n'a ni fui le monde ni capitulé devant ses puissances. Sa polis était le kosmos; sa 
communauté, l'humanité toute entière. 
Le suivre, c'est devenir non seulement politique, mais véritablement communautaire — 
engagé pour la justice sans idolâtrie, fidèle sans aveuglement. 
 
Dans cette transformation, le pluralisme religieux devient un allié, et non une menace. La 
rencontre avec d'autres confessions enseigne l'autocritique et l'humilité. Elle nous empêche 
de confondre nos convictions avec la vérité ultime. 
 
Ainsi, le pluralisme renforce la résilience en exposant les idoles cachées et en maintenant une 
vigilance morale. 
 
 
 
 

 
5  KODÁCSY, Tamás: A bálványimádás és politikai idiotizmus jelei a választási időszakban, 2018. 

https://kotoszo.blog.hu/2018/03/20/a_balvanyimadas_es_politikai_idiotizmus_jelei_a_valasztasi_idoszakb
an 

https://kotoszo.blog.hu/2018/03/20/a_balvanyimadas_es_politikai_idiotizmus_jelei_a_valasztasi_idoszakban
https://kotoszo.blog.hu/2018/03/20/a_balvanyimadas_es_politikai_idiotizmus_jelei_a_valasztasi_idoszakban


 
 

18 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

7. Conclusion — Le courage de briser les idoles 
Notre époque est confrontée à de nouvelles idoles: les mythes nationaux, le populisme 
numérique et l'illusion que la technologie ou les marchés peuvent nous sauver. Même les 
communautés religieuses sont tentées de sanctifier leurs idéologies. 
 
Mais la survie de la démocratie dépend de l'humilité spirituelle — le courage de briser les 
idoles, y compris les nôtres. Le pluralisme, lorsqu'il s’enracine dans le respect et la repentance, 
devient une discipline de liberté. Il nous rappelle que la vérité transcende tous les systèmes 
et n'appartient à aucune tradition en particulier. 
 
Comme Martin Luther l'a écrit au début de ses 95 thèses: 
« Lorsque notre Seigneur et Maître Jésus-Christ a dit: « Repentez-vous », il a voulu que toute 
la vie des croyants soit une vie de repentance. » 
Comme l'a écrit Paul Tillich, le principe protestant est « la protestation prophétique contre la 
prétention de toute réalité humaine à détenir la vérité absolue et à croire en une validité 
inconditionnelle ». C'est le « non » de l'Esprit à toute tentative de rendre infini le fini, absolu 
le relatif, divin l'humain. 
 
Ce principe n'appartient pas uniquement au protestantisme; il est un acte de jugement 
permanent au sein de toutes les religions et cultures. Il exige que nous résistions à toute forme 
de profanation et de diabolisation, même au sein de nos propres communautés. Le principe 
protestant nous rappelle que la foi doit toujours rester autocritique, toujours ouverte à la 
réforme, toujours consciente que Dieu est au-delà de nos systèmes, nos institutions et notre 
politique. 
 
La repentance signifie ici une réforme constante, un détournement des idoles pour se tourner 
vers la vérité. 
 
Si nous pratiquons cela ensemble, chrétiens, bouddhistes, musulmans et toutes les personnes 
de conscience, alors le pluralisme religieux ne fragilisera pas la démocratie, mais il en 
renouvellera son cœur moral. 

--- 
 
DEMOCRATIE 
par Roland Minnerath, Archevêque émérite de Dijon 
 
Biographie: Roland Minnerath a étudié l'histoire à la Sorbonne à Paris, les sciences 
administratives à l'université Paris IX-Dauphine ainsi que la théologie catholique et le droit 
canonique à la faculté de théologie catholique de l'université de Strasbourg et à l'université 
pontificale grégorienne à Rome. Il a fréquenté l'Almo Collegio Capranica et a été ordonné 
prêtre le 25 juin 1978. Après deux années d'études supplémentaires à l'Académie pontificale 
de Rome, il est entré au service diplomatique du Saint-Siège. Il est titulaire d'un doctorat en 
théologie, en droit canonique et en sciences administratives, ainsi que d'une maîtrise en 
histoire.   



 
 

19 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

De 1980 à 1985, il a été secrétaire, puis auditeur à la nonciature à Brasilia, puis à Bonn. Le 10 
avril 1981, le pape Jean-Paul II lui a conféré le titre honorifique d'aumônier de Sa Sainteté. De 
1985 à 1988, il a travaillé à la Secrétairerie d'État du Saint-Siège.  
De 1989 à 2004, il a été professeur d'histoire de l'Église et de relations juridiques entre l'Église 
et l'État et a obtenu la chaire d'histoire de l'Église à la faculté catholique de l'université de 
Strasbourg puis de 2004 à 2011 archevêque de Dijon.  Depuis 1992, il est membre de 
l'Académie pontificale des sciences sociales et depuis 1997, membre de la Commission 
théologique internationale. Il est également membre du Comité mixte pour le dialogue 
théologique entre catholiques et chrétiens orthodoxes.  
Il a publié de nombreux ouvrages et articles sur l'histoire de l'Église, en particulier sur les 
débuts du christianisme, ainsi que sur les relations entre l'État et l'Église, notamment la 
doctrine sociale et l'éthique sociale.  
 
1. La démocratie comme système de gouvernement du peuple par le peuple a tout à gagner 
à s’ouvrir à l’apport spécifique des traditions religieuses, souvent ignorées ou 
méthodiquement écartées, comme si elles ne constituaient pas un élément du patrimoine 
vivant de la société civile. Alors même que les religions contribuent à former les mentalités, 
les systèmes éthiques et les valeurs sociale, il est bon de leur donner la parole surtout si elles 
font d’emblée le choix de la démocratie.  
 
Le Conseil de l’Europe est l’institution phare qui après la dernière guerre s’engage à faire 
prévaloir, de la part de ses Etats membres, les droits humains et les libertés fondamentales, 
la démocratie et l’Etat de droit. Ces trois domaines sont étroitement connectés. Pour qu’il y 
ait démocratie, il faut que dans la société il y ait égalité civile entre les citoyens qui forment le 
peuple en qui réside la souveraineté, qu’il y ait séparation des pouvoirs et pluralisme politique. 
Pour que la démocratie se renforce, elle a besoin d’un terrain sur lequel prospérer, une culture 
de la discussion et du compromis, un socle de valeurs communes, des objectifs à atteindre en 
matière de développement économique, de justice sociale et des relations entre Etats fondées 
sur le droit international. En régime démocratique, c’est la règle de droit qui doit prévaloir, 
non celle du plus fort. 
 
La démocratie est aujourd’hui en péril parce que ces principes et ces valeurs se sont érodées 
et que nous voyons surgir le phénomène troublant des idéologies extrémistes et du 
populisme.  
Aujourd’hui l’Eglise catholique défend le système démocratique. Encore faut-il s’interroger sur 
ce qu’elle entend par là. Il convient de rappeler qu’il n’en a pas toujours été ainsi. 
 
2. Au XIXe siècle le mouvement démocratique est apparu suspect à l’Eglise pour deux raisons. 
Dans la ligne du contrat social de Hobbes et de Rousseau, le peuple souverain, se prononçant 
à la majorité, est la source de la loi. Il décide de ce qui est bien et de ce qui est mal. En se 
sécularisant l’Etat se coupait de toute référence à une transcendance, pour un champ d’action 
illimité 
 
Dans la doctrine catholique, les pouvoirs publics sont constitués pour travailler au bien 
commun de la société. Le mode de désignation des gouvernants est laissé à la libre disposition 



 
 

20 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

des peuples. Le bien commun est appréhendé comme l’ensemble des conditions qui 
permettent la réalisation des droits et de devoirs de chaque personne. Le bien commun est la 
première valeur que les pouvoirs publics doivent clairement identifier et mettre en œuvre. Ce 
processus ne va pas de soi. Il exige des institutions adaptées et une éthique rigoureuse de la 
part des dirigeants. 
 
La doctrine sociale de l’Eglise depuis Léon XIII repose sur la dignité de la personne humaine et 
sur le bien commun. La démocratie n’est pas le bien suprême, elle est le régime le mieux 
adapté à la poursuite de ces deux objectifs: promouvoir la dignité de la personne et veiller au 
bien commun de la société.  
 
A travers les encycliques papales, l’Eglise a développé un corps de réflexion sur la société qui 
s’appuie sur le double principe de la dignité inhérente à toute personne humaine et du devoir 
du tout pouvoir organisé de servir le bien commun. Le bien commun suppose la recherche de 
la liberté, de la vérité, de la solidarité, de la justice. La loi naturelle, inscrite dans l’humanité 
de l’homme oriente les lois positives. Les biens de la terre ont une destination universelle. 
Depuis la cellule familiale jusqu’aux relations internationales toute collectivité doit se 
gouverner selon le principe de subsidiarité. La démocratie respecte la règle de droit. 
 
Dans un monde de post-vérité et de post-réalité, la démocratie ne peut survivre, car alors le 
vivre-ensemble ne s’appuie plus sur un ordre et des valeurs communes, mais sur l’arbitraire 
et le pouvoir illimité des plus puissants. 
 
Le passage de la pré-modernité à la modernité s’était caractérisée par l’abandon d’une vision 
objective du monde fondée sur Dieu à une vision subjective de la vérité centrée sur l’individu. 
Dès lors ce n’est plus la vérité objective, inscrite dans l’ordre créé, mais le consensus des 
citoyens. Ce qui heurtait la pensée catholique c’était le caractère « illimité » et subjectif que 
revêtait l’exercice de la liberté, sans référence à un ordre de valeurs éthiques universel. 
Lorsque l’Eglise parle d’éthique universelle elle entend l’ordre naturel que l’intelligence 
humaine discerne, la « loi de la nature » qui préexiste aux lois humaines positives. Cette 
pensée n’est pas confessionnelle, elle relève d’une philosophie présente chez Aristote et les 
Stoïciens de l’Antiquité. Pour les croyants, cet ordre naturel est celui de la création. Le langage 
de la philosophie politique rejoint le langage de la foi. 
 
Le Magistère catholique a abordé la question du régime démocratique avec précaution, 
toujours en relation avec les évolutions en cours. D’abord une prise de conscience, dans la 
société industrielle naissante, d’un éveil à la démocratie sociale, à commencer par le droit des 
travailleurs de s’associer. Puis Pie XII, à la Noël 1944, admet que la démocratie est le seul 
régime « conforme à la dignité et à la liberté des citoyens », « un postulat naturel exigé par la 
raison elle-même ». Enfin Jean Paul II, avec l’encyclique Centesimus annus 46 (1991) enlève 
tout doute sur la préférence de l’Eglise pour un régime démocratique compris comme 
réalisation du programme des droits de l’homme. « L’Eglise apprécie le système 
démocratique, comme système qui assure la participation des citoyens aux choix politiques et 
garantit aux gouvernés la possibilité de choisir et de contrôler leurs gouvernants, ou de les 
remplacer de manière pacifique lorsque cela s’avère opportun ».  
 



 
 

21 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

3. La question est posée par la relation aujourd’hui établie entre démocratie et relativisme 
éthique. Les systèmes de pensée qui proclament l’existence d’une vérité objective, 
notamment dans le domaine de l’anthropologie et du droit naturel sont taxées d’ennemis de 
la démocratie. L’idée d’un horizon de vérité serait une menace pour le pluralisme des idées et 
des systèmes de valeurs, donc une menace pour la démocratie. La démocratie serait ainsi la 
résultante et le garant du pluralisme. Mais le pluralisme sans référence à un pôle de valeurs 
communes, c’est le relativisme pur. Le relativisme pur est cependant socialement intenable. 
Si les citoyens ont la liberté d’adhérer à toutes les opinions possibles et de les exprimer, ils ont 
besoin d’un ordre civil qui leur garantit cette liberté.  
 
Ce qui caractérise les sociétés démocratiques occidentales, c’est la perte des repères éthiques, 
la fin du socle des valeurs communes, la distension du lien social, l’incapacité de l’éducation 
de former des citoyens libres et responsables, l’individualisme exacerbé et l’isolement 
croissant des personnes les unes par rapport aux autres.  
 
De plus, les groupes de pression, les médias, conditionnent le débat démocratique. Les 
sociétés démocratiques n’ont guère de prise sur les contraintes économiques de la 
globalisation. De vastes secteurs de l’activité des marchés financiers échappent à tout contrôle 
démocratique. Les grandes institutions financières internationales n’ont pas de légitimité 
démocratique. 
Les décisions sont prises loin des citoyens, hors des circuits de concertation démocratique. La 
rapide diffusion de l’Intelligence artificielle menace de déposséder encore plus les citoyens de 
leur droit de contrôle sur les choix économiques.  La puissance des réseaux sociaux et leur 
capacité de créer des fausses informations décourage. L’avenir paraît fabriqué à la Silicon 
Valley plus que dans les débats démocratiques. 
 
 Le bilan des rapports entre démocratie et éthique paraît donc mitigé. Au début de l’ère 
industrielle, la démocratie libérale a promu l’inégalité, s’est désintéressée du sort du 
prolétariat. On a indiqué que les démocraties n’ont pas évité les guerres. Aujourd’hui les 
valeurs du marché envahissent tout le champ social. Les valeurs de solidarité –à plus forte 
raison de solidarité intergénérationnelle- s’effacent. Le sens de la responsabilité et la notion 
de bien commun ne sont plus mobilisateurs.  
 
4. La démocratie comme système de gouvernement exige des conditions précises: une culture 
démocratique du respect mutuel, un fonds de valeurs partagées, une anthropologie qui voit 
dans les individus des sujets libres et capables de participer aux décisions qui concernent tous. 
Elle exige aussi un système social qui favorise la responsabilité, un système économique qui 
permet la libre entreprise, une vision de la société où le pouvoir social s’édifie à partir du bas 
vers le haut et où le citoyen n’est pas le jouet infantilisé d’un Etat tout-puissant. Bien plus la 
démocratie pour être opérationnelle doit respecter les règles qui la fondent. Elle ne peut 
mettre en question le principe même de l’égalité des citoyens, de l’alternance au pouvoir, etc. 
La démocratie a donc besoin que ces valeurs soient vécues et reçues dans la société. La 
démocratie est-elle possible si elle n’est pas portée par des citoyens responsables?  
 



 
 

22 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

La démocratie ne peut se développer que conjuguée avec l’idée de personne, de 
responsabilité et de solidarité. Les valeurs qui portent la démocratie plongent leurs racines 
dans les profondeurs de la conscience, informée par l’expérience, la réflexion, la religion. Elles 
tirent leur vigueur d’une vision de la personne humaine et de sa dimension sociale 
constitutive. Les valeurs qui conditionnent la démocratie sont bien antérieures à la pratique 
de la démocratie parlementaire. La transcendance qui fonde et renforce la pratique 
démocratique est celle de la loi morale naturelle inscrite en chaque personne humaine.  
 
Parmi les valeurs qui conduisent à la démocratie, il convient de se demander lesquelles 
paraissent plus indispensables que d’autres.  
La première est le respect de l’autre, autrement dit la reconnaissance que tous les membres 
d’une société ont même dignité et mêmes droits. Le pouvoir ne peut être monopolisé par 
quelques-uns, qu’ils y prétendent par la naissance, la science, le savoir-faire ou l’appartenance 
à un courant idéologique. Il est la chose de tous. Tous les citoyens ont le droit de prendre part 
aux décisions qui les concernent.  
Un test de démocratie est l’intégration des minorités ethniques. Les démocraties nationales 
doivent protéger la famille, les groupes culturels qui vivent selon une solidarité naturelle en 
son sein. Ceux-ci ne doivent pas revendiquer des privilèges incompatibles avec le bien 
commun de l'ensemble de la communauté dont ils font partie. 
 
On a souligné qu’en démocratie doit prévaloir ce que Max Weber appelait l’éthique de 
responsabilité. L’éthique de conviction convient à une société homogène qui partage les 
mêmes valeurs. L’éthique de responsabilité s’accorde avec les sociétés pluralistes dans 
lesquelles les alliances sont changeantes en fonction des objectifs, où il s’agit de prononcer 
des arbitrages équilibrés dont on peut répondre des conséquences. 
 
La démocratie commence dans les consciences où se forgent les convictions profondes. Les 
principes d’éthique sociale ne tirent pas leur validité du jeu démocratique. Ils lui sont 
antérieurs. Ils ont leur fondement dans la nature humaine. Les pratiques démocratiques 
découlent de conceptions antérieures à la démocratie elle-même. 
 
Hegel a appelé « société civile » les associations de citoyens qui prennent leurs intérêts en 
charge sans avoir recours à l’Etat. Celui-ci doit exercer une fonction subsidiaire ou supplétive 
et ne pas envahir les domaines où les citoyens sont capables de s’autogérer. Jusque là on ne 
distinguait pas entre Etat et société civile. 
 
La transmission des valeurs qui fondent la démocratie se fait par l’éducation. La cité grecque 
devait sa culture civique à la paideia. On ne naît pas démocrate, on le devient par l’éducation. 
On a relevé que les valeurs sur lesquelles est construit un système démocratique sont 
enseignées par des institutions qui ne sont pas démocratiques: la famille, l’école, les Eglises.  
Il est légitime de se demander s’il existe encore des valeurs communes reconnues par la 
société. L’individualisme est devenu le filtre de la compréhension et de l’extension des droits 
humains, comme en témoigne la jurisprudence de la Cour européenne des droits de l’homme 
avec son recours systématique à l’art. 8 de la Convention européenne sur le droit à la vie 
privée. L’éducation qui prône la satisfaction du désir de l’enfant, indépendamment de toute 



 
 

23 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

objectivité, qui inculque que même nos déterminations biologiques sont des constructions 
sociales, ne prépare pas au débat démocratique. Sans un horizon de réalité et de vérité à 
déchiffrer ensemble il n’y a pas de débat démocratique. 
 
5. La démocratie doit rester vigilante devant les évolutions qui risquent de la remettre en 
cause. Aujourd’hui, on relève les menaces qui peuvent venir du processus de globalisation en 
cours. Les démocraties qui fonctionnaient sur une base nationale avec une histoire et des 
valeurs son maintenant confrontées avec une économie globale. Un ordre supranational est 
souhaitable avec contrôle démocratique. Le concept de démocratie -décision par la majorité- 
ne peut être étendu sans circonspection au-delà de la sphère des procédures de décision 
politiques. Il n'y pas d'harmonie automatique entre l'économie de marché et la démocratie 
 
L’Eglise catholique mise sur l’engagement des citoyens pour faire prévaloir les valeurs 
fondatrices de la démocratie dans les lois et la culture démocratique des pays. La réalité est 
que par ce moyen elle n’a jamais réussi à influencer les législations et les mentalités des 
sociétés sécularisées. Du coup, des courants catholiques radicaux rêvent du retour de l’Etat 
autoritaire qui imposerait des normes conformes à l’ordre naturel.  
 
On s’aperçoit que la condition principale de la démocratie réside dans sa capacité de définir 
et de garantir le domaine des valeurs indisponibles. Le rôle de la constitution des Etats est de 
proclamer les principes et les valeurs à la lumière desquels seront élaborées les lois. Le 
législateur ne peut faire et défaire les lois qui mettent en œuvre ces principes, selon les 
besoins changeants de la société. Mais il ne peut changer les principes et les valeurs qui 
fondent la convivialité sociale elle-même. Parmi ces principes, il faut nommer le droit à la vie, 
la liberté de conscience, de pensée et de religion, la protection de la famille. Ces principes et 
ces droits doivent être constitutionnalisés. Ils sont indisponibles, car fondés dans la nature des 
êtres humains. En un mot, la société se protège démocratiquement contre les abus de la 
démocratie.  
 
Dans la synthèse idéale entre valeurs et démocratie, le religieux est pourvoyeur d'archétypes 
et de valeurs fondées sur l'homme et sa destinée. La démocratie est une valeur produite en 
amont de la pratique démocratique et des régimes démocratiques. Cet amont se situe dans la 
société civile et dans les institutions qui enseignent la dignité de la personne et les visions du 
monde pourvoyeuses de valeurs. Les institutions politiques ne font que mettre en œuvre les 
valeurs vécues par la société. 
 
La distance est grande entre la démocratie en crise et l’idéal démocratique prôné par l’Eglise. 
Celle-ci doit rester dans la compétence qui lui est propre: transmettre sans relâche les valeurs 
qui sont à la source des régimes démocratiques, qui relèvent de la conviction et de 
l’engagement des citoyens. 
 
 
 
 
 
 



 
 

24 
Comité pour le dialogue interreligieux & interconvictionnel, Conférence of OING, Conseil de l’Europe, co-présidentes: 

Gabriela Frey | European Buddhist Union (EBU) | Tél: 0033 609 77 29 85 | E-Mail: gabriela.frey@free.fr 
Lilia Bensedrine | GERFEC | Tél: 0033 629 76 34 95 | E-Mail: lilia.bensedrine@wanadoo.fr 

www.coe.int/fr/web/ingo/interreligious-and-interconvictional-dialogue 

 

 
MOTS DE CONCLUSION 
par Lilia Bensedrine- Thabet  
Co-présidente du comité pour le dialogue interreligieux et interconvictionnel, CdE 
 
Chers intervenants, chers participants, 
 
Au fil de ce webinaire, un fil rouge s’est clairement dégagé: la démocratie et le pluralisme 
religieux partagent une même exigence – celle de la confiance, du respect mutuel, du 
dialogue. Dans un monde traversé par la polarisation, le repli identitaire et la perte de repères 
communs, le pluralisme religieux se révèle non pas comme une menace, mais comme une 
ressource essentielle pour la résilience démocratique. 

Nous avons entendu que les religions et les convictions, lorsqu’elles s’enracinent dans la 
conscience du bien commun, peuvent offrir un cadre éthique universel: respect de la dignité 
humaine, justice, solidarité, non-violence. Ces valeurs se retrouvent dans toutes les religions. 
Elles en constituent la règle d’or: « Fais à autrui ce que tu souhaites qu’il te fasse. Ne fais pas 
à autrui ce que tu ne souhaites pas qu’il te fasse ». Ces valeurs ne sont pas abstraites; elles 
deviennent réelles lorsqu’elles sont vécues au quotidien, par exemple dans des initiatives 
locales, comme les conseils des religions, véritables laboratoires de démocratie en action. 

Le dialogue interreligieux, interconvictionnel, loin d’effacer les différences, les met en 
relation. C’est un apprentissage et une éducation à écouter, à débattre avec respect, à 
chercher ensemble des solutions. C’est ainsi que la démocratie retrouve son souffle: dans la 
rencontre, la responsabilité et la reconnaissance mutuelle. 

Nous avons aussi vu que la religion peut devenir un danger lorsqu'elle est instrumentalisée en 
idéologie ou en instrument de pouvoir. Au contraire, elle peut aider la société à rester vigilante 
face à toute forme d’idolâtrie politique ou économique. Le pluralisme devient alors une 
discipline de liberté, un rempart contre la tentation du dogmatisme et de la peur. 
La démocratie ne peut se maintenir que si elle est portée par des citoyens responsables, 
éduqués aux valeurs, ouverts au dialogue, capables d’écoute et compassion. 
Le pluralisme religieux, reconnu et pratiqué, est l’un des chemins pour cultiver cette 
humanité partagée. 

Le dialogue aide à faire de la diversité non un motif de division, mais une force de résilience 
et de paix durable. 

Merci à tous pour votre présence, votre écoute et votre engagement 

 


